
 

ESI Preprints             Not Peer-reviewed 
 

www.esipreprints.org                                                                                                                   137 

Le « Songô », un espace d’interactions et de promotion du 

vivre-ensemble chez les Koulango de Yézimala  

(Nord-Est de la Côte d’Ivoire) 
 

Kouakou Oi Kouakou Benoît, Maître de Conférences 

Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan, 

UFR Information, Communication et Arts, Côte d’Ivoire 

Sié Kossia Édith Michèle, Docteure 

 
Doi: 10.19044/esipreprint.1.2026.p137

Approved: 06 January 2026 

Posted: 08 January 2026 

 

Copyright 2026 Author(s)  

Under Creative Commons CC-BY 4.0 

OPEN ACCESS

 
Cite As:  

Kouakou Oi Kouakou, B. & Sié, K.E.M. (2026). Le « Songô », un espace d’interactions et 

de promotion du vivre-ensemble chez les Koulango de Yézimala (Nord-Est de la Côte 

d’Ivoire). ESI Preprints. https://doi.org/10.19044/esipreprint.1.2026.p137 

 
Résumé  

Cet article interroge les principes du vivre-ensemble à travers la fête 

traditionnelle « Songô » chez les Koulango de Yézimala. Il cherche à 

comprendre comment le « Songô », par son déroulement, constitue un espace 

communicationnel et un outil de cohésion sociale, dans un contexte de 

conflits de plus en plus récurrents au sein des sociétés traditionnelles 

ivoiriennes. L’étude analyse également l’implication des entités villageoises 

de Yézimala et de celles soumises à son autorité coutumière dans la création 

de cet espace culturel atypique. Elle s’appuie sur des entretiens individuels 

semi-directifs auprès de personnes ressources. Au plan théorique, elle 

mobilise le culturalisme et le fonctionnalisme. Les résultats révèlent une 

triple importance du « Songô » pour les populations rurales étudiées. 

D’abord, lié au récit historique de création du village de Yézimala et de ceux 

sous son autorité, le « Songô » fait appel, dans son déroulement, à des rites et 

symboles ancestraux perpétués depuis des générations. Il s’achève par des 

actes de réconciliation essentiels à la cohésion sociale, ferment du vivre-

ensemble. Le travail met ainsi en lumière cette fête traditionnelle comme un 

outil de communication remplissant des fonctions de socialisation, de 

prévention et de résolution des conflits.

 

http://www.eujournal.org/
https://doi.org/10.19044/esipreprint.1.2026.p137


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          138 

Mots clés : Cohésion sociale, espace de communication, rite, symbole, 

promotion culturelle 

 
The “Songô”, a space for interaction and promotion of 

community life among the Koulango people of Yézimala 

(northeastern Côte d’Ivoire) 
 

Kouakou Oi Kouakou Benoît, Maître de Conférences 

Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan, 

UFR Information, Communication et Arts, Côte d’Ivoire 

Sié Kossia Édith Michèle, Docteure 

 

 
Abstract 

This article examines the principles of living together through the 

traditional festival “Songô” among the Koulango people of Yézimala. It 

seeks to understand how the “Songô” festival, through its process, constitutes 

a communication space and a tool for social cohesion, in a context of 

increasingly recurrent conflicts within traditional Ivorian societies. The study 

also analyzes the involvement of the village entities of Yézimala and those 

under its customary authority in the creation of this atypical cultural space. It 

is based on semi-structured individual interviews with key informants. On a 

theoretical level, it mobilizes culturalism and functionalism. The results 

reveal a threefold importance of the “Songô” for the studied rural 

populations.Firstly, linked to the historical narrative of the creation of the 

village of Yézimala and those under its authority, the “Songô”, in its 

unfolding, calls upon ancestral rites and symbols perpetuated for generations, 

concluding with acts of reconciliation necessary for social cohesion, which is 

the bedrock of living together in society. The work thus discovers this 

traditional festival as a communication tool in its functions of socialization, 

prevention, and conflict resolution. 

 
Keywords: Social cohesion, space for communication, ritual, symbol, 

cultural promotion 

 

Introduction 

L’intérêt d’une réflexion sur la vie en communauté réside dans sa 

capacité à éclairer le concept plus large du vivre-ensemble. Lequel postule 

que la coexistence dans un même espace d’un corps social – composé 

d’individus aux personnalités distinctes – nécessite l’adhésion de tous à des 

valeurs communes. Les membres de la collectivité sont ainsi orientés vers la 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          139 

formation d’un corps social uni, intégrant les valeurs partagées de la vie 

sociale. La société ainsi (re)constituée est une société où l’autre est perçu 

comme un proche, accepté et considéré comme tel. Comme l’écrit Kouakou 

(2019, p. 353), bien que l’autre puisse se présenter comme « un mystère […], 

d’autant qu’il m’apparaît avec une certaine ambigüité », il demeure « 

essentiel à ma propre conservation […], un semblable qui a les mêmes droits 

que moi » et qui me « permet de m’identifier ». 

Chez les Koulango, et plus spécifiquement ceux de Yézimala, le vivre-

ensemble se manifeste par des pratiques communicationnelles de portée 

axiologique. Leur finalité est de consolider le lien social et la paix entre les 

membres de la communauté. Ces pratiques s’incarnent dans des festivités 

culturelles regroupées sous le terme de « Songô » (sɔ.̃ gↄ). Diminutif de « sân 

gô » (entrer sous terre), le « Songô » est également appelé la « fête du maïs 

», car il est célébré lors de la récolte de cette céréale prisée. Il marque le 

début d’une nouvelle année de paix, de prospérité et de bonheur, agissant 

comme un véritable nouvel an. Ces cérémonies traditionnelles, perçues 

comme des espaces de communication, assurent la transmission des valeurs 

sociales. Elles véhiculent des images et des discours, informent sur les rôles 

et les statuts des acteurs, et participent activement aux principes du vivre-

ensemble. 

Le processus de cette fête culturelle, avec ses rites et symboles ainsi 

que son importance sociétale, mérite une analyse approfondie. Il s’agit de 

comprendre comment les acteurs sociaux sont initiés de manière 

pédagogique à une activité qui cumule le double mérite de la promotion 

culturelle et de l’exercice du vivre-ensemble. L’étude vise ainsi à examiner 

la pertinence des différentes étapes du « Songô » comme des actions 

communicationnelles symboliques – des acteurs en présence – dont la 

finalité est de favoriser la cohésion sociale et le maintien du vivre-ensemble. 

Le travail s’inscrit dans une perspective socio-anthropologique de la 

communication, en particulier de la communication culturelle, envisagée 

comme un partage de sens et de valeurs à travers des interactions verbales et 

non verbales, des codes, des normes, et l’histoire. De fait, il est important 

« de saisir comment une société, en l’occurrence la société traditionnelle 

africaine, produit des outils, des pratiques et des systèmes de communication 

pour dire et se dire afin de se faire entendre et se faire comprendre » 

(Kouakou, 2024, p. 44). De même, il faut « appréhender comment ces outils, 

ces pratiques et ces systèmes dévoilent les mécanismes par lesquels sont 

pensées les questions concernant la vie sociale ainsi que la construction de 

l’individu-sujet et le développement de la société en tant que telle » (idem). 

Cette optique est d’autant plus cruciale qu’elle invite, comme le suggère 

Rasse (2006, p. 274), « à un retour sur nous-mêmes, à une mise à distance 

des mouvements de l’histoire et des formes omniprésentes de la 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          140 

communication qui ont conduit à faire de notre société ce qu’elle est ». C’est 

dans ce sens que Lohisse (1998, p. 8) évoque « la recherche des implications 

des langages dans le contexte structurel et mental des sociétés en tentant de 

comprendre la construction des codes de communication dans une approche 

sociale globale de l’interaction ». 

Ainsi, ce travail analyse le processus du « Songô » dans la transmission 

de l’héritage culturel du vivre-ensemble entre les membres de la 

communauté villageoise de Yézimala. Il répond à la question centrale 

suivante : en quoi le « Songô » se présente-t-il comme un espace pertinent 

d’interactions et de promotion d’un vivre-ensemble durable chez les 

Koulango de Yézimala ? Cette interrogation se décline dans les questions 

suivantes qui constituent les axes de recherche : que tirer de l’origine du « 

Songô » ? Que disent les différents rites et symboles de cette fête ? Quels 

sont les rôles des entités participantes dans la construction du vivre-ensemble 

? 

 

Méthodes 

L’étude, dans une perspective qualitative, s’appuie sur des entretiens et 

l’observation in situ. 

Les entretiens ont été essentiellement individuels et semi-directifs 

auprès de personnes ressources. Ils ont abordé les points suivants : 

l’historique du « Songô » ; le sens des différents rites et symboles avant, 

pendant et après la cérémonie ; les rôles et les actions des entités 

participantes dans la construction du vivre-ensemble. Ces entretiens ont 

concerné 20 enquêtés, dont 15 autorités coutumières (7 chefs de villages et 8 

notables), 3 femmes et 2 jeunes. Le tableau ci-après présente le détail des 

personnes interviewées. 
Tableau 1 : Récapitulatif du nombre des sujets enquêtés par entretien 

Qualité des enquêtés Total  

Autorités coutumières 
Chefs de village 7 

Notables 8 

Femmes  
Veuve 1 

Autres femmes 2 

Jeunes Membres d’Association de Jeunes  2 

TOTAL 20 

Source : Enquête sur le terrain 

 

L’observation a nécessité une présence sur le terrain, du début à la fin 

des festivités. Elle s’est faite à partir d’une grille d’analyse contenant les 

différents éléments à observer : les éléments culturels mis en avant 

(symboles, rites, protocoles d’interactions, traditions ancestrales, vêtements, 

musiques, objets d’art, etc.), les rôles des acteurs, le discours sur la cohésion 

sociale et le vivre-ensemble, les joutes verbales sous l’arbre à palabre, etc. 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          141 

Tableau 2 : Grille d’observation 

Éléments observés Détails de l’observation 

Représentations et importance des 

éléments culturels mis en avant 

Symboles, rites, protocoles des salutations, apparats 

traditionnels, musiques, objets d’art… 

Rôles des acteurs en présence 
Initiateurs de l’action, médiateurs, facilitateurs, 

récepteurs. 

Discours sur la cohésion sociale 

et le vivre-ensemble 

Définition et représentation sociale de la cohésion 

sociale et du vivre-ensemble, imaginaires, idéal 

partagé, opinion personnelle. 

Source : Enquête sur le terrain 

 

Les données issues de l’entretien et de l’observation ont d’abord été 

retranscrites, puis codifiées, catégorisées et modélisées afin de dégager la 

teneur et la signification globale de ces propos. L’analyse des données 

recueillies s’est effectuée selon le modèle de l’analyse de contenu et a permis 

d’organiser les résultats autour de thématiques retenues lors de la collecte 

des données. De manière concrète, la méthode d’analyse a consisté en un 

travail de construction, de déconstruction et de reconstruction, dans la 

perspective décrite par Kouakou, dans son livre Parler de la société à la 

société (2024, pp. 74-77). Il s’agit d’un travail de mis « à nu [des] logiques et 

interactions sociales en jeu dans la production » de la réalité des faits 

communicationnels, à l’effet de rechercher « la structure sous-jacente ou 

latente, l’ordre, la signification profonde des faits, des représentations, des 

croyances à l’œuvre dans leur production et leur transmission » (idem, p. 74). 

Cette méthode d’analyse en 3 plans – liés dans la pratique – se déroule 

comme suit : 

• Premier plan (le travail de construction) : cette première phase 

d’analyse considère le niveau manifeste, c’est-à-dire le niveau 

immédiat de compréhension, accessible à la plupart des usagers de 

l’élément culturel analysé. Elle s’intéresse aux définitions sociales, 

déterminées par les idéologies et les valeurs. 

• Deuxième plan (le travail de déconstruction) : ce deuxième niveau 

d’analyse s’intéresse au niveau latent, en opérant une rupture avec la 

définition communément admise. Il répond à la question 

suivante : pourquoi c’est comme cela ? Ce point « tient pour 

fondamental que la compréhension de ce qu’on voit amène 

nécessairement à décoder et à donner sens à ce qu’on ne voit pas » 

(idem, p. 75). Il s’agit alors « d’aller plus loin, au-delà du sens 

commun, de ce qui est donné de voir et d’entendre, de considérer le 

contexte socio-anthropologique […], de mettre l’accent sur les 

mécanismes sociaux qui favorisent la production des faits évoqués 

[…], de chercher à débusquer ce qui est caché derrière les mots » et 

les faits (idem).  

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          142 

• Troisième plan (reconstruction) : ce dernier niveau d’analyse offre un 

nouveau regard, une façon nouvelle de voir et de penser la réalité 

sociale, en s’appuyant sur ce qui a été déconstruit. 

 

Au plan théorique, l’étude engage le fonctionnalisme, le culturalisme et 

la théorie de l’espace public.  

Le fonctionnalisme, associé à des penseurs comme Durkheim, Parsons 

et Merton, est une approche empiriste qui recherche, au niveau des 

phénomènes sociaux, les différentes fonctions remplies par les acteurs 

sociaux, les structures, ainsi que les comportements individuels et collectifs. 

Dans cette perspective, la communication est considérée comme une 

composante des modes de vie, et son contenu comme « une action de partage 

rhétorique », selon Guidère (2008, p. 12). Ce dernier précise que « 

L’existence des équivalents fonctionnels montre que la société s’organise à 

satisfaire le besoin de communication de l’individu ». 

Dans le culturalisme, les phénomènes sociaux sont expliqués à l’aune 

de la culture. Ce paradigme permet de saisir les sociétés en partant de la 

diversité de leurs formes d’organisations dans le temps et dans l’espace, la 

culture étant l’élément explicatif majeur. Il met en exergue la socialisation de 

l’individu, car la culture, comme le pensent des auteurs dont Mead (dès 

1963), est la résultante de l’apprentissage. Elle représente l’ensemble des 

institutions qui assurent la cohérence entre les individus dans une société. Le 

culturalisme met ainsi en évidence le pouvoir explicatif d’une communauté 

par le biais de la culture, l’importance des rôles et statuts (Linton, 1999) et la 

possibilité d’en déduire la logique de fonctionnement de celle-ci. Bien que 

des critiques existent, notamment celle de Bensa (2006) dénonçant une 

vision fixiste et surplombante ignorant l’historicité et la complexité des 

relations sociales, l’approche culturaliste est nécessaire ici. Elle permet de 

considérer les statuts et rôles des participants au « Songô » comme une 

perspective d’analyse socio-anthropologique du vivre-ensemble. Elle pose le 

principe que cette fête coutumière est un environnement socioculturel 

propice à former la personnalité de l’individu, qui devient le produit d’une 

culture de base, avec des normes, des rôles sociaux, des savoir-faire, des 

savoir-être, des savoir-dire et des savoir-vivre-ensemble. 

La Théorie de l’espace public a été mise en évidence grâce aux 

travaux de Habermas. L’espace public, en effet, est défini comme le lieu 

accessible à tous les citoyens, où l’échange discursif de positions 

raisonnables sur les problèmes d’intérêt permet de dégager une opinion 

publique. Il se veut donc un « lieu », un forum, où tous les citoyens, quel que 

soit leur statut social, peuvent librement prendre part à des débats 

contradictoires portant sur les problèmes d’intérêt commun. Pour Habermas, 

le principe de l’univers social se vit dans les échanges entre les acteurs 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          143 

sociaux, à travers L’agir communicationnel (1981). Ce travail considère 

l’espace villageois, à travers ses arbres à palabres et autres arènes 

communes, comme des cadres de débats sur les affaires de la communauté et 

de prises de décisions concertées, guidées par l’intérêt général. 

 

Résultats 

Quatre points se dégagent de l’analyse : l’historique de la fête du 

« Songô » ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble avant la 

cérémonie ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble pendant 

la cérémonie ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble après 

la cérémonie. 

 

Historique de la fête du « Songô »  

L’origine du « Songô » est intrinsèquement liée, d’une part, à 

l’installation du peuple Koulango de Yézimala à son emplacement actuel et, 

d’autre part, à la disparition de la sœur du fondateur du village. Mais avant 

tout, il convient de comprendre comment l’on est passé du nom originel 

« Lorhon » à « Koulango ». Aka (2007, p. 6) explique :  

Vers 1600, un prince dagomba nommé Garzyao jeta sur lui 

[sur le pays lorhon] son dévolu et s’établit parmi les Lorhon 

[…] Les Dagomba formaient alors dans le nord du Ghana 

actuel, près de Yendi, les royaumes dagomba, mamproussi et 

namouba […] Le fils de Garzyao, appelé Boukani, entreprit 

d’organiser le royaume sur le modèle dagomba. Ainsi, les 

Lorhon, cultivateurs pacifiques de religion animiste, furent 

rapidement soumis. Le royaume créé, Boukani débaptisa son 

peuple et appela ses sujets « Koulango » (pluriel : Koulam) 

qui signifie « vassaux ou ceux qui ne craignent pas la mort », 

avec pour ambition de faire des pacifiques Lorhon les sujets 

d’un État guerrier. 

 

La migration des Lorhon dont sont issus les Koulango correspond à 

l’emplacement du « Kipirsi », au nord du royaume Ashanti, dans l’actuel 

Ghana, et à une période presque unanime comprise entre le XVème et le 

XVIIème siècle, selon les traditions recueillies par Aka (2007) et Tauxier 

(1921).  

La dispersion des Koulango s’est poursuivi à Lokhosso, dans la région 

de Gaoua. Puis, sous l’invasion Gan et lobi, les Koulango durent quitter la 

zone pour fonder les localités de Bouna et Bondoukou (Côte d’Ivoire), 

autour du XVIIIème siècle (Simporé, 2009, p. 259). Selon une certaine 

tradition orale, face aux nombreuses querelles entre tribus, ceux de Yézimala 

partirent de « Saï » ou « Sawi », au nord de l’actuel Bouna, sous l’égide de 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          144 

Sawalè-Sangbôkô, chasseur intrépide. Ce personnage charismatique, à la 

recherche d’un emplacement propice pour sa famille, découvrit une clairière, 

un endroit avec la présence d’un cours d’eau, sur un terrain surélevé 

permettant de voir l’ennemi arriver de loin. C’était un endroit où il faisait 

bon vivre. À son arrivée avec les membres de sa famille, il s’assura d’être 

éloigné d’autres tribus afin d’éviter d’éventuels conflits dont il venait de s’en 

éloigner en quittant Saï. L’un des notables interrogés raconte : 

Les anciens nous ont expliqué qu’à l’arrivée du fondateur 

avec sa famille, il aurait émis des cris d’interpellation 

semblable à ceux qui se font dans la brousse afin de savoir si 

quelqu’un y répondrait, et ce, dans les quatre points cardinaux 

à plusieurs reprises […] Personne ne répondit à ses cris.  

 

Le chasseur décida alors de s’installer dans la zone avec sa famille, 

car il était assuré que plus personne ne troublerait leur quiétude. Louis 

Tauxier (op. cit., p. 57) situe cette migration autour du XVIIème siècle. 

Installé, le fondateur offrit l’hospitalité à des familles désireuses de se 

sédentariser dans la région. Les nouveaux arrivants, ayant besoin de l’aide du 

premier arrivé et d’un protecteur, se soumirent à l’autorité coutumière de 

l’intrépide chasseur Sawalè-Sangbôkô (Basso, 1995, p. 6).   

Une fois installé, le peuple fut confronté à un évènement tragique : la 

disparition de Tchéssouba, la sœur du fondateur. Les recherches effectuées 

pour la retrouver s’avérèrent infructueuses. Les différents récits oraux 

s’accordent à dire qu’elle est restée introuvable. Un notable explique que, 

selon les anciens, les émissaires envoyés à sa recherche de la sœur du chef 

l’entendaient, « au fond des broussailles répondre aux cris qu’ils émettaient ; 

toutefois, ils n’arrivèrent à la localiser à un endroit précis ». 

Les récits relatent que Sawalè Sangbôkô, après avoir consulté les 

esprits à travers les fétiches, fut informé que sa sœur disparue serait en vie à 

un certain endroit. Mais que, de là où elle se trouvait, elle ne pouvait plus 

rejoindre les siens. Une fois au lieu indiqué par les esprits, le chasseur et 

ceux qui l’accompagnaient virent le doigt d’une des mains de la femme, et le 

reste du corps sous terre. Ce qui se traduira dans la langue locale par 

l’expression « Ôn sân gô » ou « San gô », c’est-à-dire : « Elle est entrée sous 

terre vivante ». Cette expression, devenue par déformation « Songô », est 

attribuée à une période de commémoration en l’honneur de la disparue. Cette 

commémoration se veut un moment de réjouissance à la demande de cette 

dernière, expliquent les anciens. Basso (idem, p. 15) indique : « Elle a donné 

les consignes orales pour ses funérailles […] : repas et boisson à base de 

maïs, le cortège des danses, le passage à la forêt sacrée ». Bref, ce jour, 

également appelé « fête de maïs » (car sa célébration coïncide avec la récolte 

de ce céréale, nourriture prisée des Koulango) est un moment festif, un temps 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          145 

de grande joie, d’autant plus qu’elle marque la fin d’une année de récolte et 

le début d’une nouvelle année. C’est pourquoi ce jour-là, au sein de la 

communauté villageoise, on se souhaite mutuellement des vœux de paix, de 

prospérité et de bonheur.  

Que retenir de l’histoire du « Songô » ? Cette histoire, elle-même liée à 

celle de l’installation du peuple Koulango de Yézimala, situe sur la 

personnalité et le charisme du chasseur-fondateur du village. Elle montre 

aussi l’esprit de sacrifice et de transcendance qui amène à transformer un 

malheur et un évènement douloureux en une commémoration festive pour 

sceller et construire une cohésion sociale durable. Au cours de cette 

cérémonie de réjouissance, des sacrifices sont faits aux mânes des ancêtres. 

Toute chose qui requiert la participation de tous, non seulement pour sa 

réussite, mais également pour atteindre les objectifs de paix et bonheur qui 

lui sont assignés. Les points qui suivent mettent particulièrement l’accent sur 

deux aspects : d’abord, le rapport au transcendantal, avec les rites et 

symboles qui favorisent l’interaction tant avec le monde invisible qu’avec le 

monde visible ; ensuite, la représentation sociale qui entoure la cérémonie 

ainsi que tout l’aspect festif faisant du « Songô » un l’espace de promotion 

d’un vivre-ensemble durable.  

 

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble avant la 

cérémonie 

Les rites et les symboles, de fait, sont des éléments culturels importants 

participant de la vie sociale et culturelle. À la vérité, ils y sont ancrés. En 

effet, comme l’écrit Segré (1997, p. 19), « les rites permettent de réaffirmer 

les modèles identitaires […], ils renforcent l'intégration des individus dans le 

groupe familial et social ». Ce sont des actions symboliques au travers 

desquels les hommes s’expriment et construisent leur représentation du 

monde en donnant sens à leur existence. Dans la pratiques, les rites utilisent 

divers symboles, ainsi appréhendés comme moyens de constitution du rite. 

Un symbole parle, révèle, désigne, signifie. C’est un langage qui répond à la 

question : qu’est-ce que cela dit ? D’après Salenson (2014, p. 6), « On entre 

dans l’intelligence d’un rite en entrant dans l’intelligence des symboles qui le 

constituent ».  

Il apparaît ainsi intéressant de comprendre les rites et symboles qui 

accompagnent les différentes interactions avant, pendant et après la 

cérémonie du « Songô ». L’interaction est entendue en termes de relation 

interpersonnelle (Marc et Picard, 1996). Les individus, explique Traverso 

(2012, p. 208) « créent l’ordre social par leurs interactions quotidiennes ». La 

communication est le cadre de manifestation de l’interaction ; autant dire que 

l’interaction n’existe pas sans la communication et que la communication ne 

devient un cadre d’influence réciproque que par l’interaction. 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          146 

Dans le « Songô », l’interaction avec le monde invisible commence 

déjà par le choix de la date. Ce choix relève d’une technique ancestrale, en 

conformité avec le calendrier Koulango et le positionnement de l’astre 

sélène, loin de la pleine lune (avant ou après) dont seuls les anciens ont la 

maitrise. Deux types d’interaction méritent d’être scrutés : l’interaction avec 

le monde invisible et l’interactions avec le monde visible. Dans la préface du 

livre L’univers de la parole de Mayi-Matip (1983, p. 11), l’anthropologue 

Bonambela note : « La culture africaine ne se satisfait pas d’une conception 

monistique (du monde), c’est-à-dire la prise en compte d’une seule et unique 

facette de la réalité. Sa pensée trouve vie dans une perpétuelle dialectique du 

visible et de l’invisible, du concret et du non concret, etc. ». 

L’interaction avec le monde invisible se réalise à travers des 

sacrifices aux mânes et des libations. Ainsi, la veille du « Songô », des 

jeunes sont envoyés auprès des villages soumis à l’autorité coutumière de 

Yézimala, ce, en vue de récupérer une volaille à offrir en sacrifice aux 

mânes. Un notable explique la procédure :  

Une fois dans les villages, les jeunes prennent, sans 

permission aucune, un poulet, peu importe à qui il appartient. 

Si quelqu’un s’y oppose ou leur pose la question de savoir 

pourquoi ils agissent ainsi, ils devront répondre qu’ils 

viennent de Yézimala, sur ordre du chef de village, et on ne 

leur fera rien. C’est ainsi que ça toujours été depuis. Nos 

parents l’ont fait et nous continuions ainsi. Les émissaires 

doivent rentrer le même jour, avant l’aube, car les notables 

chargés des sacrifices attendent leur retour pour effectuer, au 

lever du jour, les premiers sacrifices […] Toutes les volailles 

récupérées sont acheminées à Yézimala. 

 

La tradition réserve au village Kiendi-Bâ, comme l’affirme le 

notable, la charge d’apporter « un poussin […] contrairement aux autres », le 

jour même de la cérémonie pour les sacrifices à la forêt sacrée. Il en est de 

même pour la grande famille Gan, qui donne également un poussin.  

Ainsi, l’avant-cérémonie consacre un rite très important et répandu 

dans l’Afrique animiste. Il s’agit du sacrifice offert aux mânes. Ici, le 

présupposé est que les morts continuent d’être au milieu des vivants et 

d’interagir – certes d’une autre manière – avec eux. Autrement dit, la mort 

n’est pas la fin de la vie, car sa survenue ouvre l’espace d’un autre 

commencement. En offrant un sacrifice aux ancêtres, on affirme par-là qu’ils 

n’ont fait que devancer les vivants dans un endroit qui les dispose à être 

ubiquistes, en les revêtant d’une force qu’ils n’avaient pas de leur vivant. 

Leur offrir un sacrifice fonde la croyance en ce que, même s’ils sont 

invisibles pour le commun des mortels, ils ne sont pas moins une réalité. 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          147 

Cette communication avec le surnaturel répond à « la représentation sociale 

que ce qui se passe dans le monde physique a une incidence dans le monde 

invisible » (Kouakou et Okon-Koffi, 2022, p. 394).  

Ces rituels utilisent un symbole, la volaille (coq et poussin). Dans 

l’optique de la médiation entre le monde visible et le monde invisible, ce 

symbole renvoie autant à la purification (de la communauté pour entrer dans 

une nouvelle année) qu’à une demande d’intercession des ancêtres et des 

dieux (pour obtenir leur faveurs par rapport à de nombreuses intentions que 

portent les membres de la communautés, par exemple, une bonne récolte, la 

guérison, etc.). Comme l’explique De Surgy (1988, p. 36) au sujet des usages 

chez les peuples Mwaba-Gurma et Évhé (Togo), l'immolation d'un poulet en 

offrande sert à « remercier d'une protection n'ayant pas nécessité de porter 

atteinte au monde de l'origine, pour honorer occasionnellement un ancêtre, 

ou pour calmer certains esprits ». Par ailleurs, le sang de la volaille (comme 

celui de tous les animaux immolés) permet d’établir le lien entre les entités. 

Le choix du poussin pour le village de Kiendi-Bâ traduit le fait que les 

habitants de ce village sont considérés comme les petits-enfants préférés du 

chef de Yézimala, des enfants à qui on ne demande qu’un geste symbolique.  

Les acteurs visibles qui entrent en interaction avec le monde invisible 

pour le sacrifice sont les notables. Ce qui n’est pas fortuit. De fait, les 

notables sont, en Afrique en général, et chez les Koulango en particulier, les 

gardiens de la traditions, pétris de l’éloquence et de la sagesse nécessaires 

pour s’adresser, en tant que médiateurs, aussi bien au monde visible qu’au 

monde invisible. Témoins du passé, ils éduquent les acteurs du présent en 

transmettant la science polyforme dont ils sont dépositaires, pour bêtir le 

futur. 

L’interaction avec le monde visible a lieu entre les acteurs en 

présence, lesquels sont investis de statut et de rôles. Ainsi, ce sont les 

notables qui se chargeront d’annoncer la date fixée à l’ensemble de la 

communauté villageoise et de communiquer sur l’évènement. Une fois la 

date du Djirisangô (jour du Songô correspondant au 3ème jour de la semaine 

Koulango, composée de 6 jours) communiquée, la communauté s’active à 

aborder le Salessi (6 jours, c’est-à-dire une semaine avant le Songô). 

Durant cette période importante d’avant l’événement, les femmes 

s’activent à réunir les éléments affectés à la confection du plat typique de la 

cérémonie, à savoir le zougô (communément appelé kabato ou tô), une pâte 

faite à base de farine de maïs. Elles préparent également de la sauce à base 

de graine de palmier et de pistache pour l’accompagnement de ce mets 

principal. Une femme explique : 

Même si les autres jours on mange le zougô, le jour du Songô, 

c’est le mélange de la patte de pistache à la sauce graine qui 

est sa sauce d’accompagnement, et c’est uniquement ce jour-

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          148 

là qu’on le mange avec cette sauce, pas les autres jours. Ce 

met est spécifique à la cérémonie et est consommé 

uniquement ce jour. C’est dire qu’elle se consomme une fois 

dans l’année.  

 

Aux côtés des femmes se trouvent les hommes, en particulier les 

jeunes, qui, la veille de la fête, procèdent à l’implantation des foulards sous 

la forme de drapeaux au sein de chaque cour. Cela répond à l’embellissement 

du village pour faire ressortir l’aspect festif du moment. Un jeune explique :  

L’implantation des drapeaux marque l’expression de la joie 

qui se dégage de la fête du Songô, car c’est une fête de 

réjouissance. C’est aussi une manière pour nous de faire 

savoir autour de nous qu’il y a un évènement particulier qui se 

déroule au sein du village.  

 

En somme, toutes les forces vives de la communauté sont mises à 

contribution et elles s’activent, comme dans un orchestre. Il y a, dans ces 

actions qui précèdent la fête du « Songô » proprement dite, l’expression de 

vivre-ensemble d’une communauté où les acteurs se sentent enfants d’un 

même espace à conserver dans l’harmonie. Comme le dit Goffman (1988, p. 

230), « dans l'interaction, les acteurs sont liés par une série d'actes 

expressifs ». Ces actes peuvent être « conscients ou inconscients, explicites 

ou implicites, verbaux et non verbaux, dans lesquels ils sont impliqués à la 

fois en tant que personnages incarnant un rôle contraignant ».  

 

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble pendant la 

cérémonie  

Le jour de cérémonie présente un tableau particulier, distinct des jours 

ordinaires. Les différentes interactions revêtent un caractère spécial. Pendant 

la cérémonie, il y a un va-et-vient constant du monde visible au monde 

invisible. 

L’interaction avec le monde invisible commence dès l’aube, avec un 

ensemble de rituels. Il s’agit de démarrer une nouvelle ère, une aube 

nouvelle, en connectant le visible et l’invisible. Ainsi, les premiers sacrifices 

ont lieu devant la cour du chef du village. Le chef étant l’autorité coutumière 

suprême de la contrée, il baigne dans une atmosphère spirituelle évidente, et 

sa connexion, y compris celle de son espace de vie, à l’autre monde est 

capitale et prime sur tout. Ce sacrifice consiste en des libations et en 

l’immolation des poussins. La libation instaure la communication avec les 

forces invisibles auxquelles on a recours pour conjurer d’éventuels mauvais 

sorts. De fait, dans la libation, la parole prononcée par l’initié-libateur est 

d’une importance capitale. Dieterlen (1981 : 62) explique :  

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          149 

Le rôle du verbe est fondamental dans l'efficacité du rite 

sacrificiel : chaque opération est accompagnée d'une 

récitation, d'une prière, d'une invocation. Sans paroles, le 

rituel n’a point d'effet ; à la limite, c'est la parole qui compte 

[…] Tout le monde se tait lorsque le doyen énonce […] 

l'adresse, si courte soit-elle. 

 

Le sang des animaux immolés scelle et/ou consolide le lien avec ces 

habitants du monde que ne voient que ceux qui ont « quatre yeux », c’est-à-

dire qui voient dans l’invisible ce que le commun des mortels ne peut voir.  

Il y a aussi, toujours à ce moment de l’entrée dans le nouveau jour, les 

pleurs des veuves en l’honneur de leurs époux défunts. On n’oublie pas en 

ces circonstances les ancêtres dans la-delà à qui sont aussi destinés les 

sacrifices. Une veuve explique le sens de ves pleurs :  

Quand on pleure, on se rappelle de notre mari, on se souvient 

de tout ce qu’il a vécu quand il vivait encore, et c’est une 

manière de lui dire qu’on ne l’a pas oublié et de l’inviter à 

venir faire la fête avec nous. 

 

En fait, la signification sociale et la valeur communicationnelle de ce 

rituel des pleurs est importante. Par-là, les veuves, non seulement ressassent 

leur chagrin et leur douleur, mais aussi le choc émotionnel et la blessure 

psychoaffective (encore béante) créée par la mort du mari. Ce rituel est le 

cadre de l’expression de leur solitude. Au niveau communicationnel, ces 

pleurs sont en même temps un canal (pour traduire ce qu’elles ressentent) et 

un discours, un message (adressé autant à l’être de l’au-delà qu’à ceux sont 

encore dans le monde des vivants). 

La sortie de l’orchestre de trois instruments sacrés (les tambours 

Gangangô et Tégué ainsi que le xylophone slélégô) pour le « Slawn », la 

danse sacrée uniquement exécutée le jour du « Songô » et lors du décès du 

chef de village, est un moment d’extrême importance en établissant une 

communion au niveau cosmogonique et en créant une atmosphère de 

jubilation mystique. 

 
Image 1 : Le tambour Gangangô 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          150 

  
Image 2 : Le tambour Tégué            Image 3 : Le xylophone slélégô 

Source : Enquête sur le terrain 
 

Après le repas, toute la communauté converge à la cour du chef du 

village pour la suite des rituels avant le départ dans la forêt sacrée. Ce départ 

débute par un spectacle constitué de danses (le « Naya », le « Silawn » et le 

« Gangangô ») exécutées devant les chefs de villages présents et les invités, 

à l’exception du chef du quartier « Gan » du village.  

L’avant-départ pour la forêt sacrée prend son ancrage dans un mime 

retraçant les actes posés par le fondateur à son arrivée sur les terres soumises 

à l’autorité coutumière de Yézimala. Il met également en évidence les 

actions menées pour la sœur du roi. Ce mime se présente comme une sorte 

d’archive pour de lier la communauté aux évènements des premières heures 

de son installation dans la région. C’est donc une connexion de l’espace 

physique à l’espace métaphysique, du monde des vivants à celui des morts.  

Dans l’interaction avec le monde visible, le moment du repas 

constitue une étape cruciale qui met les femmes au premier plan. En effet, 

une fois les premiers rituels achevés, celles-ci s’attèlent, dans chaque 

concession, à la confection du plat principal de la fête (zougô accompagné de 

la sauce graine mélangée à la patte de pistache) pour le repas de midi qui 

s’effectue dans chaque famille. Le partage du repas est toujours symbolique 

de l’entente et de l’harmonie entre individus ayant la même histoire, le même 

espace de vie.  

Une fois l’alerte pour le départ à la forêt sacrée donnée, tout le monde 

se met en route. Les guerriers sont alors en première ligne. Un des jeune 

enquêtés raconte :  

Les chasseurs-guerriers sont les premiers à y aller pour 

assurer la sécurité du site contre toute attaque d’animaux 

sauvages. Ensuite, des jeunes à mains nues, tracent la voie 

d’accès au site. Enfin, c’est le tour du chef de village porté 

dans un hamac, accompagné de toute la population.  

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          151 

Le chef est porté de sa résidence, dans un hamac d’osier tressé 

recouvert de nobles pagnes kita (cf. image 4), par les jeunes hommes (image 

5) jusqu’à la forêt sacrée, et de la forêt sacrée à sa résidence. Le droit d’être 

porté constitue un pouvoir régalien ; et, porter le chef est le gage de 

l’attachement des « sujets » à celui qui les gouverne : le peuple se reconnaît 

ainsi en son chef et lui exprime par ce signe son union à lui. 
Image 4 : Hamac du chef de village 

 
Image 5 : Le chef de village porté 

 
Source : Enquête sur le terrain 

 

Une fois dans la forêt sacrée, le cortège du chef s’arrête. Dans cette 

forêt sacrée, l’imbrication des mondes visible et invisible devient saillant 

et intéressant. La foule en liesse populaire passe en avant. Le chef descend 

du hamac pour prendre part à un sacrifice auquel n’ont accès que les initiés. 

Descendre du hamac et poser les pieds à terre, c’est poser un geste d’humilité 

devant les mânes et les divinités à qui le sacrifice est offert. Il n’est qu’un 

humain, un mortel, en dessous d’eux, ses protecteurs. 

Après le sacrifice, à un endroit bien distinct exclusivement réservé au 

chef de Yézimala et au chef de la grande famille Gan, se déroule un rituel 

d’échanges. Le chef de village, accompagné de ses notables, échange ainsi 

sur divers sujets avec le chef de famille. C’est l’occasion pour faire des mises 

au point, aplanir les tensions de sorte à apaiser les ancêtres par rapport aux 

éventuels conflits qui ont pu survenir au cours de l’année écoulée au sein du 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          152 

territoire coutumier. Il y a là la manifestation du vivre-ensemble, la 

recherche de cohésion sociale. 

Mais en fait, pourquoi une consultation entre le chef de Yézimala et 

celui de la famille Gan ? L’ONG CLMC (1995, p. 10) en donne 

l’explication :  

À part les familles d’Aminio1, l’ordre d’arrivée des fondateurs 

des autres quartiers serait le chef de quartier Gan venu en 

premier, après Sawalè, qui lui a donné de la terre et des 

villages à administrer tels que Sananga, Savagnéré, Nao.  

 

D’autres versions, dont la tradition orale, parlent d’une soumission 

fidèle du chef Gan au fondateur Sawalè Sangboko qui l’aurait finalement 

considéré comme son propre fils, pour lui concéder la gestion de certains 

villages de son territoire. C’est la raison pour laquelle pendant que toute la 

communauté désigne le chef du village par l’expression « Dagbolo », c’est-

à-dire « grand-père », le chef Gan (lui seul) a le droit de l’appeler « N’da », 

c’est-à-dire « papa ».  

Pendant que chef de Yézimala échange avec chef de la famille Gan, les 

autres chefs de village présents et l’ensemble de la communauté en liesse 

occupent un autre espace où sont exécutés des pas de danse, et ce, jusqu’à la 

fin de la concertation dont le contenu et le déroulé sont gardés dans le strict 

respect du secret-sacré. Des veilleurs guettent particulièrement sur l’ordre et 

le respect du caractère sacré. 

 

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble après la 

cérémonie 

Une fois les rituels achevés, c’est dans un état de joie que le retour 

s’effectue au village. La célébration du « Songô » continuera avec les 

remerciements et les dons, dans une atmosphère de convivialité, de 

reconnaissance et de gratitude. Le chef de Yézimala, manifeste sa gratitude 

en adressant des remerciements à ses convives et à toutes les personnes 

venues à la cérémonie (le « Songô » rassemble, en effet, la communauté 

villageoise et tout individu désireux d’assister à la fête, sans y être 

formellement invité). Collange (2022, p. 174.) parle de la gratitude en tant 

que « réaction émotionnelle positive et orientée vers autrui pour les bienfaits 

reçus ». Dans cette perspective, les convives, inscrits dans une forme de 

gratitude « interpersonnelle » (idem), à leur tour, expriment leur marque de 

bienveillance au chef à travers des dons. Le don, indique Alaoui (2024, p. 1), 

« se présente comme une obligation morale […], créant ainsi des liens entre 

 
1 Les familles d’Aminio sont les familles-souches du village, ce sont les familles héritières 

du trône de Yézimala. 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          153 

les individus qui le pratiquent ». Par la suite, des petits groupes de filles et de 

femmes se forment pour exécuter le « Téréré », une danse réservée aux 

femmes. D’autres jeunes, en majorité hommes, continuent l’exécution du 

« Naya » que suivront des danses tradi-modernes.  

Toutes ces formes d’échange mutuelle basée sur l’empathie participent 

au renforcement du lien social et nourrit le vivre-ensemble véhiculé par le 

« Songô ». En effet, le vivre-ensemble, en tant que processus dynamique, se 

présente comme une co-construction perpétuelle qui entretient le sentiment 

d'appartenance. Dans cette dynamique, l’amour est présenté et accepté 

comme ferment de l’unité et de la cohésion. Les acteurs sociaux sont de ce 

fait amenés à se reconnaître les uns dans les autres, à s’accepter 

mutuellement. 

 

Discussion 

La présente discussion s’organise autour de trois idées qui se dégagent 

des résultats de l’analyse : le « Songô », une communication-promotion de la 

cohésion sociale et du vivre-ensemble ; le « Songô » comme une 

transmission de l’héritage socioculturel chez les Koulango ; le « Songô », un 

outil de médiation de l’espace public rural. 

L’appréhension du « Songô » en tant qu’une communication-

promotion de la cohésion sociale et du vivre-ensemble chez les 

Koulango de Yézimana trouve son fondement dans le fait que cette 

institution se présente comme un canal propice de communication de 

valeurs. La cohésion sociale est, on le sait, un impératif sociétal, en tant 

qu’elle est un élément unificateur des membres, à travers des liens forts et 

des valeurs partagées, des relations vécues dans la confiance et la solidarité, 

sans oublier le sentiment d’appartenance à un espace commun et la 

constitution de réseaux sociaux. Selon Forse et Parodi (2009, p. 9), elle 

« désigne entre autres aussi bien des formes de participations citoyennes et 

sociales que des valeurs partagées, l’absence d’exclusion, la réduction des 

inégalités et de la ségrégation, voire des politiques sociales ». Dans cette 

vision, la cohésion sociale est un indicateur du vivre-ensemble. 

Le vivre-ensemble, « métaphore organisatrice » (Saillant, 2015, p. 2) 

introduit l’idée de la diversité dans la sphère publique. Les sociétés sont 

appelées à composer avec la diversification des individus et des points de 

vue. C’est pourquoi chez Touraine (1997), il représente un projet normatif, 

en plus d’être une dynamique sociale. Touraine s’interroge : Pourrions-nous 

vivre-ensemble ? À cette question (par ailleurs le titre de son livre), il répond 

que la possibilité de vivre-ensemble est tributaire d’un nouvel équilibre à 

trouver entre individualisme croissant et repli identitaire ou communautaire. 

Le vivre-ensemble, pour lui, est possible, pourvu qu’il y ait une bonne 

combinaison de l’égalité et de la diversité. Le sujet, ou plutôt l’individu-

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          154 

sujet, au centre de l’action sociale, est l’élément qui concilie égalité et 

diversité. Cet individu-sujet, Touraine le voit comme un acteur libre 

assumant son histoire personnelle, un créateur de sa propre vie et capable de 

reconnaître l'existence, de légitimer celle des autres dans un mouvement 

social.  

Le « Songô » met bien en évidence cette dimension d’acteurs sociaux 

et d’individus-sujets libres, capables d’assumer leur vie ainsi que leur 

histoire individuelle et singulière inscrite dans l’histoire plus large et 

complexe du peuple Koulango, voire du peuple noir africain libéré de 

l’acculturation, fier de sa culture. La dynamique du « Songô » amène aussi à 

reconnaître l’autre, différent mais égal, et de lui faire de la place. Cette 

reconnaissance de l’alter ego est capitale pour la cohésion sociale. Elle 

constitue aussi un pas pour œuvrer à une libération communautaire qui passe 

par un réajustement cognitif et une révolution anthropologique mettant les 

projecteurs sur la valeur de l’homme – cet autre – avec qui l’on forme 

justement la communauté.  

L’action de reconnaissance mutuelle est visible, lors du « Songô », 

dans l’invitation à une communauté participative et dans la création d’un 

espace pour la résolution des conflits. En l’occurrence, il s’agit de réconcilier 

les membres opposés de la communauté, à l’image du fondateur accueillant, 

généreux et unificateur auquel tous s’identifient. La réconciliation part du 

principe que le vivre-ensemble n’est pas forcément synonyme d’absence de 

conflits ; mais qu’il impose obligatoirement un retour à un idéal d’ordre 

social (Sié, 2020), caractérisé par des liens spécifiques – des liens de qualité 

–, une bonne entente entre les personnes, une harmonie entre les peuples.  

Kouakou (2018, p. 13) dira ainsi que « le vivre-ensemble renvoie à l’effort et 

à la capacité des habitants, dans un environnement socialement et 

culturellement diversifié, à communiquer dans l’harmonie ».  

Le « Songô » apparaît aussi comme un cadre de transmission de 

l’héritage socioculturel chez les Koulango. Comme instrument de 

transmission de la tradition et de la culture du peuple Koulango, il assure la 

fonction de mise en relation des différentes parties de la communauté de 

Yézimala en communiquant les valeurs, les connaissances, la morale, c’est-

à-dire en éduquant, en socialisant les individus en vue de leurs rôles sociaux. 

Le déroulement du « Songô », perpétuée de génération en génération, 

s’effectue avec toutes les familles présentes dans l’espace coutumier de 

Yézimala. Les communautés villageoises sont, selon Glevarec (2021, p. 

224), comme un ensemble de « positions sociales » déterminées à la fois par 

leurs coordonnées, c’est-à-dire les « capitaux économiques » et « culturels ». 

De fait, les étapes de la cérémonie du « Songô », marquées par la 

participation économique et culturelle de chaque village, représentent des 

espaces de communication sur l’héritage coutumier et d’éducation pour les 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          155 

membres de la communauté. Ces espaces permettent d’assurer la 

transmission des valeurs sociales et de l’héritage culturel commun dont 

chaque acteur se découvre protecteur.  

Instrument de médiation dans la société traditionnelle, le « Songô » sert 

avantageusement à une communication promotionnelle de la culture 

Koulango. Il mobilise également des éléments éducatifs capables de 

provoquer un changement de mentalité, tout en participant à stimuler un 

développement axé sur les valeurs essentiels de la tradition,  comme la 

cohésion sociale et la solidarité. À ce titre, il devient un outil intéressant de 

communication pour le développement, d’autant plus qu’il est un espace 

pour optimiser, en outre, l’impact des messages prosociaux. Bien entendu, 

comme l’indique Kouakou (2018, p. 104), « ce développement n’est possible 

que dans une opération de réinvestissement conséquent et intelligent de ces 

valeurs traditionnelles propres à l’Afrique dans les projets » profitables à 

l’espace rural.  

Par la mise en scène des rituels et des symboles consacrés, le « Songô » 

se positionne également comme un important outil de médiation de 

l’espace public rural chez les Koulango de Yézimala. En l’occurrence, il 

sert, en tant qu’archive, de pont entre le passé et le présent, en rendant visible 

et actuel le récit migratoire du peuple. Par-là, il répond au besoin de rendre 

l’information et la communication présentes, en d’autres termes, en assurant 

la médiatisation ainsi que l’informationnalisation, en quelque sorte, la 

publicisation des valeurs culturelles et ancestrales du peuple koulango de 

Yézimala. Cette médiation est d’autant plus pertinente à souligner que le 

« Songô » réunit dans un même espace public défini et précis, le village 

yézimala, les entités sociales de différentes appartenances familiales, 

géographiques, économiques, politiques religieuses, etc. Ces entités entrent 

ainsi en interaction, collaborent, échangent, débattent, en laissant apparaître 

des points de vue, parfois communs, parfois contradictoires. Le « Songô » 

réussit, par ailleurs, à mettre en relation les espaces physique et 

métaphysique, c’est-à-dire le monde des vivants et celui des morts. C’est 

ainsi que sont convoqués un ensemble d’éléments expressifs perçus à travers 

les rites (libations, sacrifices, etc.) et les symboles (volailles, port du chef, 

etc.). 

Ouvrage des humains, le « Songô » demeure comme un espace « de 

choix dans l’expression et la diffusion du discours sur la vie sociale, ou 

plutôt du discours de la vie sociale, donc du discours que produit la société 

elle-même à ses intentions » (Kouakou, 2024, p. 54). Il devient un modèle de 

socialisation, un régulateur social. Le « Songô », « parle de la société à la 

société » (idem), enseigne, modélise. Il parle aux acteurs sociaux ; il 

s’adresse à tous : jeunes et vieux, hommes et femmes, résidents des zones 

rurales et résidents des villes. Il invite les fils et filles, ressortissants de 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          156 

Yézimala et des villages qui relèvent de son autorité coutumière, à la 

cohésion sociale. Il appelle chacun et tous à la construction d’une société 

décente.   

 

Conclusion 

La célébration du « Songô » se présente comme un moment de 

préservation du vivre-ensemble de la communauté villageoise de Yézimala 

et des villages environnants. Cette institution retrace, d’une part, l’histoire de 

la création du village de Yézimala et, d’autre part, l’installation des villages 

participants. Elle est l’expression d’une reconnaissance et le renouvellement 

d’une fraternité existante perpétuée depuis des générations.  

Cette étude a analysé le processus du « Songô » dans sa fonction de 

transmission de l’héritage culturel du vivre-ensemble entre les membres du 

village de Yézimala et des villages soumis à son autorité. Elle découvre, à 

travers l’historique de création de la fête culturelle du « Songô » ainsi que 

l’analyse des rites et symboles avant, pendant et après la cérémonie, la 

place déterminante de cette fête coutumière dans la construction d’une 

communauté où il fait bon vivre, dans la quête d’une société décente. Elle 

révèle, dans la même veine, un attachement des populations villageoises à 

leur tradition et à leurs racines culturelles.  

La recherche fait ressortir, par ailleurs, comment, dans une 

dynamique d’interaction, le « Songô » apparaît comme un espace de 

communication ayant des impacts sur les liens de fraternité et emmène les 

différentes communautés villageoises à la préservation de la cohésion 

sociale et du vivre-ensemble. Dans cet élan de promotion et de perpétuation 

du vivre-ensemble, des espaces de résolution d’éventuels conflits sont ainsi 

aménagés pendant la célébration du « Songô » pour que nul ne vive 

l’évènement avec la rancœur, mais plutôt reparte de là en étant déchargé et 

guéri de toutes les séquelles des blessures du passé. Dans cet ordre d’idées, 

tout au long des rituels d’interactions, les différents acteurs cherchent 

comment mieux entretenir le lien de concorde, comment créer un climat 

propice à la vie ensemble. Il y a là à découvrir une évidence de l’importance 

des rituels d’interaction dans la prophylaxie des conflits, dans la régulation 

des rapports sociaux.  

La réflexion entamée avec cette étude se poursuivra dans la même 

perspective socio-anthropologique de déconstruction-reconstruction, avec 

l’analyse de symboles fédérateurs nécessaires dans le développement des 

zones rurales.  

 

 

 

 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          157 

Conflit d'intérêts : Les auteurs n'ont signalé aucun conflit d'intérêts. 

 

Disponibilité des données : Toutes les données sont incluses dans le 

contenu de l'article.  

 

Déclaration de financement : Les auteurs n'ont obtenu aucun financement 

pour cette recherche. 

 

References: 

1. Aka, K. (2007). Les instruments de musique koulango (région nord-

est de la Côte d’Ivoire). Tervuren : Musée royal de l’Afrique 

centrale. 

2. Bensa, A. (2006). La fin de l’exotisme. Essais d’anthropologie 

critique. Paris : Anacharsis. 

3. Collange, J. (2022). La gratitude dans les organisations : bienfaits, 

mécanismes et développements. Qualité de vie et santé au travail : 

théorie et pratiques, 173-176).  

4. De Surgy, A. (1988). De l'universalité d'une forme africaine du 

sacrifice. Paris: CNRS. 

5. Dieterlen, G. (1981). Réflexions sur la parole, le sacrifice et la mort 

dans quatre populations de l’Afrique de l’Ouest. Systèmes de pensée 

en Afrique noire, 61-70. 

6. Forse, M., & Parodi, M. (2009). Une théorie de la cohésion sociale. 

La revue Tocqueville, 30(2), 9-35. 

7. Giuliano, B. (1995). Histoire et traditions de Yézimala. Gênes: 

CLMC. 

8. Glévarec, H. (2021). L’"espace social" selon P. Bourdieu : Les 

fondements d’une figuration de la société et d’une interprétation des 

pratiques culturelles. Année sociologique, 71(1), 17-22. Éditions 

Presses Universitaires de France. 

9. Goffman, E. (1988). Les rites d'interaction. Minuit. (1ère éd. en 

1967). 

10. Guidère, M. (2008). La Communication multilingue : traduction 

commerciale et institutionnelle. Bruxelles : De Boeck Université. 

11. Habermas, J. (1981). Théorie de l'agir communicationnel. Tome 1 : 

Rationalité de l'agir et rationalisation de la société. Paris : Fayard. 

12. Kouakou Oi Kouakou, B. (2017). Musique traditionnelle et 

communication sociale : l’exemple de l’Ahossi chez les Agni-

Morofouè de Côte d’Ivoire. Communication en Question, 8, 104-105. 

13. Kouakou Oi Kouakou, B. (2019). La figure de l'étranger d'après des 

pratiques communicationnelles du vivre-ensemble chez les Akan. 

Revue Scientifique en Sciences de l’Information et de la 

http://www.eujournal.org/


ESI Preprints                                                                                                      January 2026 

www.esipreprints.org                                                                                                                          158 

Communication – Communication en Question, Numéro spécial, 27-

29 Mars 2019 à Abidjan, 340-358. 

14. Kouakou Oi Kouakou, B., & Koffi - Djah, O. M. (2022). Pratiques 

communicationnelles et gestion de la violence à l’égard de la femme 

dans la société traditionnelle Akan de Côte d’Ivoire. Revue 

Internationale du chercheur, 3(3), 381-403. 

15. Kouakou Oi Kouakou, B. (2024). Parler de la société à la société 

avec les proverbes, les contes, les chansons et les tambours. Une 

approche socio-anthropologique de la communication sociale en 

Afrique traditionnelle. Paris : L’Harmattan. 

16. Linton, R. (1999). Le fondement culturel de la personnalité. Paris : 

Dunod. (1ère éd. en 1945). 

17. Lohisse, J. (1998). Les Systèmes de communication. Approche socio-

anthropologique. Paris, Armand Colin. 

18. Marc, E., & Picard, D. (1996). L’interaction sociale. Paris : PUF. 

19. Mayi-Matip, T. (1983). L’univers de la parole. Yaoundé : Clé. 

20. Mead, M. (1963). Mœurs et sexualité en Océanie. Paris : Plon. 

21. Rasse, P. (2006). Esquisse d’une école francophone d’anthropologie 

de la communication. Recherches en communication, 26, 259-274. 

22. Saillant, F. (Éd.). (2015). Pluralité et vivre-ensemble. Québec : 

Presses de l’Université Laval. 

23. Salenson, C. (2014). Symboles, rites et mythes [Diapositives]. ISTR/ 

DERRE. Consulté le 2 juin 2025, sur 

https://fr.slideshare.net/icm13/salenson 

24. Ségré, M. (Dir. ). (1997). Mythes, rites, symboles dans la société 

contemporaine. Paris : L’Harmattan. 

25. Sié, K. É. M. (2020). Conflit entre chefferie et administrés dans le 

village d’Avagou : Émergence, manifestation et gestion (Sud Côte 

d’Ivoire). Revue Sociétés et Économie, 21, 20-34. 

26. Simporé, L. (2011). Les Ruines de Loropéni au Burkina Faso. ANKH, 

Années 2009-2010-2011, 254-279. 

27. Tauxier, L. (1921). Le Noir de Bondoukou. Koulangos, Dyoulas, 

Abrons etc., Paris : Éditions E. Leroux. 

28. Touraine, A. (1997). Pouvons-nous vivre-ensemble ? Égaux et 

différents. Paris : Fayard. 

29. Traverso, V. (2012). Interaction. In M. Formarier & L. Jovic (Dir.), 

Les concepts en sciences infirmières, (pp. 208-209). ARSI. 

30. Youssef, A. (2024). Don et solidarité, un soutien mutuel de 

coopération. Revue Internationale en Sciences Humaines et Sociales, 

22(2), 31-40. 

 

http://www.eujournal.org/
https://fr.slideshare.net/icm13/salenson

