European Scientific Institute

ESI Preprints Not Peer-reviewed

Le « Songoé », un espace d’interactions et de promotion du
vivre-ensemble chez les Koulango de Yézimala
(Nord-Est de la Cote d’Ivoire)

Kouakou Oi Kouakou Benoit, Maitre de Conférences
Université Félix Houphouét-Boigny d’Abidjan,
UFR Information, Communication et Arts, Cote d’Ivoire
Sié Kossia Edith Michéle, Docteure

Doi: 10.19044/esipreprint.1.2026.p137

Approved: 06 January 2026 Copyright 2026 Author(s)

Posted: 08 January 2026 Under Creative Commons CC-BY 4.0
OPEN ACCESS

Cite As:

Kouakou Oi Kouakou, B. & Sié, K.E.M. (2026). Le « Songé », un espace d’interactions et
de promotion du vivre-ensemble chez les Koulango de Yézimala (Nord-Est de la Cote
d’Ivoire). ESI Preprints. https://doi.org/10.19044/esipreprint.1.2026.p137

Résumé

Cet article interroge les principes du vivre-ensemble a travers la féte
traditionnelle « Songé » chez les Koulango de Yézimala. Il cherche a
comprendre comment le « Songo », par son déroulement, constitue un espace
communicationnel et un outil de cohésion sociale, dans un contexte de
conflits de plus en plus récurrents au sein des sociétés traditionnelles
ivoiriennes. L’étude analyse également I’implication des entités villageoises
de Yézimala et de celles soumises a son autorité coutumicre dans la création
de cet espace culturel atypique. Elle s’appuie sur des entretiens individuels
semi-directifs auprés de personnes ressources. Au plan théorique, elle
mobilise le culturalisme et le fonctionnalisme. Les résultats révelent une
triple importance du « Songo » pour les populations rurales étudiées.
D’abord, 1i¢ au récit historique de création du village de Yézimala et de ceux
sous son autorité, le « Songo » fait appel, dans son déroulement, a des rites et
symboles ancestraux perpétués depuis des générations. Il s’acheéve par des
actes de réconciliation essentiels a la cohésion sociale, ferment du vivre-
ensemble. Le travail met ainsi en lumiere cette féte traditionnelle comme un
outil de communication remplissant des fonctions de socialisation, de
prévention et de résolution des conflits.

WWwWw.esipreprints.org 137



http://www.eujournal.org/
https://doi.org/10.19044/esipreprint.1.2026.p137

ESI Preprints January 2026

Mots clés : Cohésion sociale, espace de communication, rite, symbole,
promotion culturelle

The “Songo”, a space for interaction and promotion of
community life among the Koulango people of Yézimala
(northeastern Cote d’Ivoire)

Kouakou Oi Kouakou Benoit, Maitre de Conférences
Université Félix Houphouét-Boigny d’Abidjan,
UFR Information, Communication et Arts, Cote d’Ivoire
Sié Kossia Edith Michéle, Docteure

Abstract

This article examines the principles of living together through the
traditional festival “Songé” among the Koulango people of Yézimala. It
seeks to understand how the “Songé™ festival, through its process, constitutes
a communication space and a tool for social cohesion, in a context of
increasingly recurrent conflicts within traditional Ivorian societies. The study
also analyzes the involvement of the village entities of Yézimala and those
under its customary authority in the creation of this atypical cultural space. It
is based on semi-structured individual interviews with key informants. On a
theoretical level, it mobilizes culturalism and functionalism. The results
reveal a threefold importance of the “Songé” for the studied rural
populations.Firstly, linked to the historical narrative of the creation of the
village of Yézimala and those under its authority, the “Songé”, in its
unfolding, calls upon ancestral rites and symbols perpetuated for generations,
concluding with acts of reconciliation necessary for social cohesion, which is
the bedrock of living together in society. The work thus discovers this
traditional festival as a communication tool in its functions of socialization,

prevention, and conflict resolution.

Keywords: Social cohesion, space for communication, ritual, symbol,
cultural promotion

Introduction

L’intérét d’une réflexion sur la vie en communauté réside dans sa
capacité a éclairer le concept plus large du vivre-ensemble. Lequel postule
que la coexistence dans un méme espace d’un corps social — composé
d’individus aux personnalités distinctes — nécessite 1’adhésion de tous a des
valeurs communes. Les membres de la collectivité sont ainsi orientés vers la

WWW.esipreprints.org 138



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

formation d’un corps social uni, intégrant les valeurs partagées de la vie
sociale. La société ainsi (re)constituée est une société ou l’autre est pergu
comme un proche, accepté et considéré comme tel. Comme 1’écrit Kouakou
(2019, p. 353), bien que ’autre puisse se présenter comme « un mystere |[...],
d’autant qu’il m’apparait avec une certaine ambigiité », il demeure «
essentiel & ma propre conservation [...], un semblable qui a les mémes droits
que moi » et qui me « permet de m’identifier ».

Chez les Koulango, et plus spécifiquement ceux de Yézimala, le vivre-
ensemble se manifeste par des pratiques communicationnelles de portée
axiologique. Leur finalité est de consolider le lien social et la paix entre les
membres de la communauté. Ces pratiques s’incarnent dans des festivités
culturelles regroupées sous le terme de « Songé » (so. g2). Diminutif de « san
g0 » (entrer sous terre), le « Songo » est également appelé la « féte du mais
», car il est célébré lors de la récolte de cette céréale prisée. Il marque le
début d’une nouvelle année de paix, de prospérité et de bonheur, agissant
comme un véritable nouvel an. Ces cérémonies traditionnelles, pergues
comme des espaces de communication, assurent la transmission des valeurs
sociales. Elles véhiculent des images et des discours, informent sur les roles
et les statuts des acteurs, et participent activement aux principes du vivre-
ensemble.

Le processus de cette féte culturelle, avec ses rites et symboles ainsi
que son importance sociétale, mérite une analyse approfondie. Il s’agit de
comprendre comment les acteurs sociaux sont initiés de maniere
pédagogique a une activité qui cumule le double mérite de la promotion
culturelle et de I’exercice du vivre-ensemble. L’étude vise ainsi & examiner
la pertinence des différentes étapes du « Songo » comme des actions
communicationnelles symboliques — des acteurs en présence — dont la
finalité est de favoriser la cohésion sociale et le maintien du vivre-ensemble.

Le travail s’inscrit dans une perspective socio-anthropologique de la
communication, en particulier de la communication culturelle, envisagée
comme un partage de sens et de valeurs a travers des interactions verbales et
non verbales, des codes, des normes, et I’histoire. De fait, il est important
« de saisir comment une société, en 1’occurrence la société traditionnelle
africaine, produit des outils, des pratiques et des systemes de communication
pour dire et se dire afin de se faire entendre et se faire comprendre »
(Kouakou, 2024, p. 44). De méme, il faut « appréhender comment ces outils,
ces pratiques et ces systemes dévoilent les mécanismes par lesquels sont
pensées les questions concernant la vie sociale ainsi que la construction de
I’individu-sujet et le développement de la société en tant que telle » (idem).
Cette optique est d’autant plus cruciale qu’elle invite, comme le suggere
Rasse (2006, p. 274), « a un retour sur nous-mémes, a une mise a distance
des mouvements de [I’histoire et des formes omniprésentes de la

WWWw.esipreprints.org 139



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

communication qui ont conduit a faire de notre société ce qu’elle est ». C’est
dans ce sens que Lohisse (1998, p. 8) évoque « la recherche des implications
des langages dans le contexte structurel et mental des sociétés en tentant de
comprendre la construction des codes de communication dans une approche
sociale globale de I’interaction ».

Ainsi, ce travail analyse le processus du « Songé » dans la transmission
de I’héritage culturel du vivre-ensemble entre les membres de la
communauté villageoise de Yézimala. Il répond a la question centrale
suivante : en quoi le « Songo » se présente-t-il comme un espace pertinent
d’interactions et de promotion d’un vivre-ensemble durable chez les
Koulango de Yézimala ? Cette interrogation se décline dans les questions
suivantes qui constituent les axes de recherche : que tirer de ’origine du «
Song6 » ? Que disent les différents rites et symboles de cette féte ? Quels

sont les roles des entités participantes dans la construction du vivre-ensemble
?

Méthodes

L’étude, dans une perspective qualitative, s’appuie sur des entretiens et
I’observation in situ.

Les entretiens ont été essentiellement individuels et semi-directifs
aupres de personnes ressources. Ils ont abordé les points suivants
I’historique du « Songé » ; le sens des différents rites et symboles avant,
pendant et aprés la cérémonie; les rdles et les actions des entités
participantes dans la construction du vivre-ensemble. Ces entretiens ont
concerné 20 enquétés, dont 15 autorités coutumicres (7 chefs de villages et 8
notables), 3 femmes et 2 jeunes. Le tableau ci-apres présente le détail des

personnes interviewées.
Tableau 1 : Récapitulatif du nombre des sujets enquétés par entretien

Qualité des enquétés Total
Autorités coutumiéres Chefs de village 7
Notables 8
Femmes Veuve 1
Autres femmes 2
Jeunes Membres d’ Association de Jeunes 2
TOTAL 20

Source : Enquéte sur le terrain

L’observation a nécessité une présence sur le terrain, du début a la fin
des festivités. Elle s’est faite a partir d’une grille d’analyse contenant les
différents ¢€léments a observer : les éléments culturels mis en avant
(symboles, rites, protocoles d’interactions, traditions ancestrales, vétements,
musiques, objets d’art, etc.), les roles des acteurs, le discours sur la cohésion

sociale et le vivre-ensemble, les joutes verbales sous I’arbre a palabre, etc.

WWWw.esipreprints.org 140



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Tableau 2 : Grille d’observation

Eléments observés Détails de ’observation
Représentations et importance des | Symboles, rites, protocoles des salutations, apparats
¢léments culturels mis en avant traditionnels, musiques, objets d’art...
Initiateurs de I’action, médiateurs, facilitateurs,

Roles des acteurs en présence .
récepteurs.

Définition et représentation sociale de la cohésion
sociale et du vivre-ensemble, imaginaires, idéal
partagé, opinion personnelle.

Discours sur la cohésion sociale
et le vivre-ensemble

Source : Enquéte sur le terrain

Les données issues de I’entretien et de I’observation ont d’abord été
retranscrites, puis codifiées, catégorisées et modélisées afin de dégager la
teneur et la signification globale de ces propos. L’analyse des données
recueillies s’est effectuée selon le modele de 1’analyse de contenu et a permis
d’organiser les résultats autour de thématiques retenues lors de la collecte
des données. De maniere concrete, la méthode d’analyse a consisté en un
travail de construction, de déconstruction et de reconstruction, dans la
perspective décrite par Kouakou, dans son livre Parler de la société a la
societe (2024, pp. 74-77). 1l s’agit d’un travail de mis « a nu [des] logiques et
interactions sociales en jeu dans la production » de la réalité des faits
communicationnels, a I’effet de rechercher «la structure sous-jacente ou
latente, 1’ordre, la signification profonde des faits, des représentations, des
croyances a I’ceuvre dans leur production et leur transmission » (idem, p. 74).
Cette méthode d’analyse en 3 plans — liés dans la pratique — se déroule
comme suit :

e Premier plan (le travail de construction): cette premicére phase
d’analyse consideére le niveau manifeste, c’est-a-dire le niveau
immédiat de compréhension, accessible a la plupart des usagers de
I’¢lément culturel analysé. Elle s’intéresse aux définitions sociales,
déterminées par les idéologies et les valeurs.

e Deuxieme plan (le travail de déconstruction) : ce deuxieme niveau
d’analyse s’intéresse au niveau latent, en opérant une rupture avec la
définition communément admise. Il répond a la question
suivante : pourquoi c’est comme cela? Ce point «tient pour
fondamental que la compréhension de ce qu’on voit amene
nécessairement a décoder et a donner sens a ce qu’on ne voit pas »
(idem, p. 75). 1l s’agit alors « d’aller plus loin, au-dela du sens
commun, de ce qui est donné de voir et d’entendre, de considérer le
contexte socio-anthropologique [...], de mettre [’accent sur les
mécanismes sociaux qui favorisent la production des faits évoqués
[...], de chercher a débusquer ce qui est caché derriére les mots » et
les faits (idem).

WWWw.esipreprints.org 141



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

e Troisiéme plan (reconstruction) : ce dernier niveau d’analyse offre un
nouveau regard, une facon nouvelle de voir et de penser la réalité
sociale, en s’appuyant sur ce qui a été déconstruit.

Au plan théorique, I’étude engage le fonctionnalisme, le culturalisme et
la théorie de I’espace public.

Le fonctionnalisme, associé a des penseurs comme Durkheim, Parsons
et Merton, est une approche empiriste qui recherche, au niveau des
phénoménes sociaux, les différentes fonctions remplies par les acteurs
sociaux, les structures, ainsi que les comportements individuels et collectifs.
Dans cette perspective, la communication est considérée comme une
composante des modes de vie, et son contenu comme « une action de partage
rhétorique », selon Guidere (2008, p. 12). Ce dernier précise que «
L’existence des équivalents fonctionnels montre que la société s’organise a
satisfaire le besoin de communication de I’individu ».

Dans le culturalisme, les phénoménes sociaux sont expliqués a 1’aune
de la culture. Ce paradigme permet de saisir les sociétés en partant de la
diversité de leurs formes d’organisations dans le temps et dans 1’espace, la
culture étant 1I’élément explicatif majeur. Il met en exergue la socialisation de
I’individu, car la culture, comme le pensent des auteurs dont Mead (des
1963), est la résultante de 1’apprentissage. Elle représente 1’ensemble des
institutions qui assurent la cohérence entre les individus dans une société. Le
culturalisme met ainsi en évidence le pouvoir explicatif d’'une communauté
par le biais de la culture, I'importance des roles et statuts (Linton, 1999) et la
possibilité d’en déduire la logique de fonctionnement de celle-ci. Bien que
des critiques existent, notamment celle de Bensa (2006) dénongant une
vision fixiste et surplombante ignorant I’historicité et la complexité des
relations sociales, 1’approche culturaliste est nécessaire ici. Elle permet de
considérer les statuts et roles des participants au « Songo » comme une
perspective d’analyse socio-anthropologique du vivre-ensemble. Elle pose le
principe que cette féte coutumiére est un environnement socioculturel
propice a former la personnalité¢ de I’individu, qui devient le produit d’une
culture de base, avec des normes, des roles sociaux, des savoir-faire, des
savoir-€tre, des savoir-dire et des savoir-vivre-ensemble.

La Théorie de D’espace public a été mise en évidence grace aux
travaux de Habermas. L’espace public, en effet, est défini comme le lieu
accessible a tous les citoyens, ou 1’échange discursif de positions
raisonnables sur les problémes d’intérét permet de dégager une opinion
publique. Il se veut donc un « lieu », un forum, ou tous les citoyens, quel que
soit leur statut social, peuvent librement prendre part a des débats
contradictoires portant sur les problémes d’intérét commun. Pour Habermas,
le principe de I'univers social se vit dans les échanges entre les acteurs

WWWw.esipreprints.org 142



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

sociaux, a travers L’agir communicationnel (1981). Ce travail considere
I’espace villageois, a travers ses arbres a palabres et autres arénes
communes, comme des cadres de débats sur les affaires de la communauté et
de prises de décisions concertées, guidées par I’intérét général.

Résultats

Quatre points se dégagent de 1’analyse : I’historique de la féte du
« Songo » ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble avant la
cérémonie ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble pendant
la cérémonie ; les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble apres
la cérémonie.

Historique de la féte du « Songé »

L’origine du « Songo » est intrinsequement liée, d’une part, a
I’installation du peuple Koulango de Yézimala a son emplacement actuel et,
d’autre part, a la disparition de la sceur du fondateur du village. Mais avant
tout, il convient de comprendre comment 1’on est pass¢ du nom originel
« Lorhon » a « Koulango ». Aka (2007, p. 6) explique :

Vers 1600, un prince dagomba nommé Garzyao jeta sur lui
[sur le pays lorhon] son dévolu et s’établit parmi les Lorhon
[...] Les Dagomba formaient alors dans le nord du Ghana
actuel, prés de Yendi, les royaumes dagomba, mamproussi et
namouba [...] Le fils de Garzyao, appelé Boukani, entreprit
d’organiser le royaume sur le modele dagomba. Ainsi, les
Lorhon, cultivateurs pacifiques de religion animiste, furent
rapidement soumis. Le royaume créé¢, Boukani débaptisa son
peuple et appela ses sujets « Koulango » (pluriel : Koulam)
qui signifie « vassaux ou ceux qui ne craignent pas la mort »,
avec pour ambition de faire des pacifiques Lorhon les sujets
d’un Etat guerrier.

La migration des Lorhon dont sont issus les Koulango correspond a
I’emplacement du « Kipirsi », au nord du royaume Ashanti, dans ’actuel
Ghana, et a une période presque unanime comprise entre le XVéme et le
XVlIleme siecle, selon les traditions recueillies par Aka (2007) et Tauxier
(1921).

La dispersion des Koulango s’est poursuivi a Lokhosso, dans la région
de Gaoua. Puis, sous I’invasion Gan et lobi, les Koulango durent quitter la
zone pour fonder les localités de Bouna et Bondoukou (Coéte d’Ivoire),
autour du XVIIleme siecle (Simporé, 2009, p. 259). Selon une certaine
tradition orale, face aux nombreuses querelles entre tribus, ceux de Yézimala
partirent de « Sai» ou « Sawi », au nord de I’actuel Bouna, sous I’égide de

WWWw.esipreprints.org 143



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Sawale-Sangbokd, chasseur intrépide. Ce personnage charismatique, a la
recherche d’un emplacement propice pour sa famille, découvrit une clairicre,
un endroit avec la présence d’un cours d’eau, sur un terrain surélevé
permettant de voir I’ennemi arriver de loin. C’était un endroit ou il faisait
bon vivre. A son arrivée avec les membres de sa famille, il s’assura d’étre
¢loigné d’autres tribus afin d’éviter d’éventuels conflits dont il venait de s’en
¢loigner en quittant Sai. L un des notables interrogés raconte :

Les anciens nous ont expliqué qu’a l’arrivée du fondateur

avec sa famille, il aurait émis des cris d’interpellation

semblable a ceux qui se font dans la brousse afin de savoir si

quelqu’un y répondrait, et ce, dans les quatre points cardinaux

a plusieurs reprises |[...] Personne ne répondit a ses cris.

Le chasseur décida alors de s’installer dans la zone avec sa famille,
car il était assuré que plus personne ne troublerait leur qui¢tude. Louis
Tauxier (op. cit., p. 57) situe cette migration autour du XVIleme siécle.
Installé, le fondateur offrit 1’hospitalité a des familles désireuses de se
sédentariser dans la région. Les nouveaux arrivants, ayant besoin de 1’aide du
premier arrivé et d’un protecteur, se soumirent a I’autorité coutumicre de
I’intrépide chasseur Sawale-Sangbdoko (Basso, 1995, p. 6).

Une fois installé, le peuple fut confronté a un événement tragique : la
disparition de Tchéssouba, la sceur du fondateur. Les recherches effectuées
pour la retrouver s’avérérent infructueuses. Les différents récits oraux
s’accordent a dire qu’elle est restée introuvable. Un notable explique que,
selon les anciens, les émissaires envoyés a sa recherche de la sceur du chef
I’entendaient, « au fond des broussailles répondre aux cris qu’ils émettaient ;
toutefois, ils n’arrivérent a la localiser a un endroit précis ».

Les récits relatent que Sawalé Sangbdokd, apres avoir consulté les
esprits a travers les fétiches, fut informé que sa sceur disparue serait en vie a
un certain endroit. Mais que, de 1a ou elle se trouvait, elle ne pouvait plus
rejoindre les siens. Une fois au lieu indiqué par les esprits, le chasseur et
ceux qui I’accompagnaient virent le doigt d’une des mains de la femme, et le
reste du corps sous terre. Ce qui se traduira dans la langue locale par
I’expression « On sdn g6 » ou « San gé », c¢’est-a-dire : « Elle est entrée sous
terre vivante ». Cette expression, devenue par déformation « Songéd », est
attribuée a une période de commémoration en 1’honneur de la disparue. Cette
commémoration se veut un moment de réjouissance a la demande de cette
derniére, expliquent les anciens. Basso (idem, p. 15) indique : « Elle a donné
les consignes orales pour ses funérailles [...] : repas et boisson a base de
mais, le cortége des danses, le passage a la forét sacrée ». Bref, ce jour,
¢galement appelé « féte de mais » (car sa célébration coincide avec la récolte
de ce céréale, nourriture prisée des Koulango) est un moment festif, un temps

WWWw.esipreprints.org 144



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

de grande joie, d’autant plus qu’elle marque la fin d’une année de récolte et
le début d’une nouvelle année. C’est pourquoi ce jour-la, au sein de la
communauté villageoise, on se souhaite mutuellement des veeux de paix, de
prospérité et de bonheur.

Que retenir de I’histoire du « Songé » ? Cette histoire, elle-méme liée a
celle de I’installation du peuple Koulango de Yézimala, situe sur la
personnalité¢ et le charisme du chasseur-fondateur du village. Elle montre
aussi I’esprit de sacrifice et de transcendance qui amene a transformer un
malheur et un événement douloureux en une commémoration festive pour
sceller et construire une cohésion sociale durable. Au cours de cette
cérémonie de réjouissance, des sacrifices sont faits aux manes des ancétres.
Toute chose qui requiert la participation de tous, non seulement pour sa
réussite, mais également pour atteindre les objectifs de paix et bonheur qui
lui sont assignés. Les points qui suivent mettent particuliérement I’accent sur
deux aspects : d’abord, le rapport au transcendantal, avec les rites et
symboles qui favorisent I’interaction tant avec le monde invisible qu’avec le
monde visible ; ensuite, la représentation sociale qui entoure la cérémonie
ainsi que tout 1’aspect festif faisant du « Songé » un I’espace de promotion
d’un vivre-ensemble durable.

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble avant la
cérémonie

Les rites et les symboles, de fait, sont des éléments culturels importants
participant de la vie sociale et culturelle. A la vérité, ils y sont ancrés. En
effet, comme I’écrit Segré (1997, p. 19), « les rites permettent de réaffirmer
les modgeles identitaires [...], ils renforcent l'intégration des individus dans le
groupe familial et social ». Ce sont des actions symboliques au travers
desquels les hommes s’expriment et construisent leur représentation du
monde en donnant sens a leur existence. Dans la pratiques, les rites utilisent
divers symboles, ainsi appréhendés comme moyens de constitution du rite.
Un symbole parle, révele, désigne, signifie. C’est un langage qui répond a la
question : qu’est-ce que cela dit ? D’apreés Salenson (2014, p. 6), « On entre
dans I’intelligence d’un rite en entrant dans ’intelligence des symboles qui le
constituent ».

Il apparait ainsi intéressant de comprendre les rites et symboles qui
accompagnent les différentes interactions avant, pendant et apres la
cérémonie du « Songo ». L’interaction est entendue en termes de relation
interpersonnelle (Marc et Picard, 1996). Les individus, explique Traverso
(2012, p. 208) « créent 1’ordre social par leurs interactions quotidiennes ». La
communication est le cadre de manifestation de ’interaction ; autant dire que
I’interaction n’existe pas sans la communication et que la communication ne
devient un cadre d’influence réciproque que par I’interaction.

WWWw.esipreprints.org 145



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Dans le « Songé », I’interaction avec le monde invisible commence
déja par le choix de la date. Ce choix reléve d’une technique ancestrale, en
conformité¢ avec le calendrier Koulango et le positionnement de I’astre
séléne, loin de la pleine lune (avant ou aprés) dont seuls les anciens ont la
maitrise. Deux types d’interaction méritent d’€tre scrutés : I’interaction avec
le monde invisible et I’interactions avec le monde visible. Dans la préface du
livre L 'univers de la parole de Mayi-Matip (1983, p. 11), I’anthropologue
Bonambela note : « La culture africaine ne se satisfait pas d’une conception
monistique (du monde), ¢’est-a-dire la prise en compte d’une seule et unique
facette de la réalité. Sa pensée trouve vie dans une perpétuelle dialectique du
visible et de I’invisible, du concret et du non concret, etc. ».

L’interaction avec le monde invisible se réalise a travers des
sacrifices aux manes et des libations. Ainsi, la veille du « Songo », des
jeunes sont envoyés aupres des villages soumis a I’autorité coutumicre de
Yézimala, ce, en vue de récupérer une volaille a offrir en sacrifice aux
manes. Un notable explique la procédure :

Une fois dans les villages, les jeunes prennent, sans
permission aucune, un poulet, peu importe a qui il appartient.
Si quelqu’un s’y oppose ou leur pose la question de savoir
pourquoi ils agissent ainsi, ils devront répondre qu’ils
viennent de Yézimala, sur ordre du chef de village, et on ne
leur fera rien. C’est ainsi que ca toujours €té depuis. Nos
parents 1’ont fait et nous continuions ainsi. Les émissaires
doivent rentrer le méme jour, avant I’aube, car les notables
chargés des sacrifices attendent leur retour pour effectuer, au
lever du jour, les premiers sacrifices [...] Toutes les volailles
récupérées sont acheminées a Y ézimala.

La tradition réserve au village Kiendi-Ba, comme I’affirme le
notable, la charge d’apporter « un poussin [...] contrairement aux autres », le
jour méme de la cérémonie pour les sacrifices a la forét sacrée. Il en est de
méme pour la grande famille Gan, qui donne également un poussin.

Ainsi, I’avant-cérémonie consacre un rite trés important et répandu
dans I’Afrique animiste. Il s’agit du sacrifice offert aux maénes. Ici, le
présupposé est que les morts continuent d’étre au milieu des vivants et
d’interagir — certes d’une autre maniere — avec eux. Autrement dit, la mort
n’est pas la fin de la vie, car sa survenue ouvre 1’espace d’un autre
commencement. En offrant un sacrifice aux ancétres, on affirme par-la qu’ils
n’ont fait que devancer les vivants dans un endroit qui les dispose a étre
ubiquistes, en les revétant d’une force qu’ils n’avaient pas de leur vivant.
Leur offrir un sacrifice fonde la croyance en ce que, méme s’ils sont
invisibles pour le commun des mortels, ils ne sont pas moins une réalité.

WWWw.esipreprints.org 146



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Cette communication avec le surnaturel répond a « la représentation sociale
que ce qui se passe dans le monde physique a une incidence dans le monde
invisible » (Kouakou et Okon-Koffi, 2022, p. 394).

Ces rituels utilisent un symbole, la volaille (coq et poussin). Dans
I’optique de la médiation entre le monde visible et le monde invisible, ce
symbole renvoie autant a la purification (de la communauté pour entrer dans
une nouvelle année) qu’a une demande d’intercession des ancétres et des
dieux (pour obtenir leur faveurs par rapport & de nombreuses intentions que
portent les membres de la communautés, par exemple, une bonne récolte, la
guérison, etc.). Comme I’explique De Surgy (1988, p. 36) au sujet des usages
chez les peuples Mwaba-Gurma et Evhé (Togo), I'immolation d'un poulet en
offrande sert & « remercier d'une protection n'ayant pas nécessité de porter
atteinte au monde de 1'origine, pour honorer occasionnellement un ancétre,
ou pour calmer certains esprits ». Par ailleurs, le sang de la volaille (comme
celui de tous les animaux immolés) permet d’établir le lien entre les entités.
Le choix du poussin pour le village de Kiendi-Ba traduit le fait que les
habitants de ce village sont considérés comme les petits-enfants préférés du
chef de Yézimala, des enfants a qui on ne demande qu’'un geste symbolique.

Les acteurs visibles qui entrent en interaction avec le monde invisible
pour le sacrifice sont les notables. Ce qui n’est pas fortuit. De fait, les
notables sont, en Afrique en général, et chez les Koulango en particulier, les
gardiens de la traditions, pétris de I’¢éloquence et de la sagesse nécessaires
pour s’adresser, en tant que médiateurs, aussi bien au monde visible qu’au
monde invisible. Témoins du passé, ils éduquent les acteurs du présent en
transmettant la science polyforme dont ils sont dépositaires, pour bétir le
futur.

L’interaction avec le monde visible a lieu entre les acteurs en
présence, lesquels sont investis de statut et de rdles. Ainsi, ce sont les
notables qui se chargeront d’annoncer la date fixée a I’ensemble de la
communauté villageoise et de communiquer sur 1I’évenement. Une fois la
date du Djirisangé (jour du Songé correspondant au 3™ jour de la semaine
Koulango, composée de 6 jours) communiquée, la communauté s’active a
aborder le Salessi (6 jours, c’est-a-dire une semaine avant le Songo).

Durant cette période importante d’avant I’événement, les femmes
s’activent a réunir les éléments affectés a la confection du plat typique de la
cérémonie, a savoir le zougé (communément appelé kabato ou o), une pate
faite a base de farine de mais. Elles préparent également de la sauce a base
de graine de palmier et de pistache pour I’accompagnement de ce mets
principal. Une femme explique :

Méme si les autres jours on mange le zougo, le jour du Songo,
c’est le mélange de la patte de pistache a la sauce graine qui
est sa sauce d’accompagnement, et c’est uniquement ce jour-

WWWw.esipreprints.org 147



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

la qu’on le mange avec cette sauce, pas les autres jours. Ce
met est spécifique a la cérémonie et est consommé
uniquement ce jour. C’est dire qu’elle se consomme une fois
dans I’année.

Aux cotés des femmes se trouvent les hommes, en particulier les
jeunes, qui, la veille de la féte, procédent a I’implantation des foulards sous
la forme de drapeaux au sein de chaque cour. Cela répond a I’embellissement
du village pour faire ressortir I’aspect festif du moment. Un jeune explique :

L’implantation des drapeaux marque I’expression de la joie

qui se dégage de la féte du Songd, car c’est une féte de

réjouissance. C’est aussi une maniére pour nous de faire

savoir autour de nous qu’il y a un événement particulier qui se

déroule au sein du village.

En somme, toutes les forces vives de la communauté sont mises a
contribution et elles s’activent, comme dans un orchestre. Il y a, dans ces
actions qui précedent la féte du « Songo » proprement dite, 1’expression de
vivre-ensemble d’une communauté ou les acteurs se sentent enfants d’un
méme espace a conserver dans I’harmonie. Comme le dit Goffman (1988, p.
230), «dans l'interaction, les acteurs sont liés par une série d'actes
expressifs ». Ces actes peuvent étre « conscients ou inconscients, explicites
ou implicites, verbaux et non verbaux, dans lesquels ils sont impliqués a la
fois en tant que personnages incarnant un role contraignant ».

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble pendant la
cérémonie

Le jour de cérémonie présente un tableau particulier, distinct des jours
ordinaires. Les différentes interactions revétent un caractére spécial. Pendant
la cérémonie, il y a un va-et-vient constant du monde visible au monde
invisible.

L’interaction avec le monde invisible commence dés 1’aube, avec un
ensemble de rituels. Il s’agit de démarrer une nouvelle ere, une aube
nouvelle, en connectant le visible et I’invisible. Ainsi, les premiers sacrifices
ont lieu devant la cour du chef du village. Le chef étant 1’autorité coutumiere
supréme de la contrée, il baigne dans une atmosphére spirituelle évidente, et
sa connexion, y compris celle de son espace de vie, a ’autre monde est
capitale et prime sur tout. Ce sacrifice consiste en des libations et en
I’immolation des poussins. La libation instaure la communication avec les
forces invisibles auxquelles on a recours pour conjurer d’éventuels mauvais
sorts. De fait, dans la libation, la parole prononcée par I’initié-libateur est
d’une importance capitale. Dieterlen (1981 : 62) explique :

WWWw.esipreprints.org 148



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Le réle du verbe est fondamental dans I'efficacit¢ du rite
sacrificiel : chaque opération est accompagnée d'une
récitation, d'une priére, d'une invocation. Sans paroles, le
rituel n’a point d'effet ; a la limite, c'est la parole qui compte
[...] Tout le monde se tait lorsque le doyen énonce [...]
'adresse, si courte soit-elle.

Le sang des animaux immolés scelle et/ou consolide le lien avec ces
habitants du monde que ne voient que ceux qui ont « quatre yeux », c’est-a-
dire qui voient dans I’invisible ce que le commun des mortels ne peut voir.

Il y a aussi, toujours a ce moment de I’entrée dans le nouveau jour, les
pleurs des veuves en I’honneur de leurs époux défunts. On n’oublie pas en
ces circonstances les ancétres dans la-dela a qui sont aussi destinés les
sacrifices. Une veuve explique le sens de ves pleurs :

Quand on pleure, on se rappelle de notre mari, on se souvient

de tout ce qu’il a vécu quand il vivait encore, et c’est une

manicre de lui dire qu’on ne I’a pas oubli¢ et de I’inviter a

venir faire la féte avec nous.

En fait, la signification sociale et la valeur communicationnelle de ce
rituel des pleurs est importante. Par-1a, les veuves, non seulement ressassent
leur chagrin et leur douleur, mais aussi le choc émotionnel et la blessure
psychoaffective (encore béante) créée par la mort du mari. Ce rituel est le
cadre de I’expression de leur solitude. Au niveau communicationnel, ces
pleurs sont en méme temps un canal (pour traduire ce qu’elles ressentent) et
un discours, un message (adressé autant a I’étre de 1’au-dela qu’a ceux sont
encore dans le monde des vivants).

La sortie de l’orchestre de trois instruments sacrés (les tambours
Gangango et Tégué ainsi que le xylophone slélégo) pour le « Slawn », la
danse sacrée uniquement exécutée le jour du « Songo » et lors du déces du
chef de village, est un moment d’extréme importance en établissant une
communion au niveau cosmogonique et en créant une atmosphére de
jubilation mystique.

WWW.esipreprints.org 149



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Image 2 : Le tambour Tégué Image 3 : Le xylophone slélégo
Source : Enquéte sur le terrain

Apres le repas, toute la communauté converge a la cour du chef du
village pour la suite des rituels avant le départ dans la forét sacrée. Ce départ
débute par un spectacle constitué¢ de danses (le « Naya », le « Silawn » et le
« Gangango ») exécutées devant les chefs de villages présents et les invités,
a I’exception du chef du quartier « Gan » du village.

L’avant-départ pour la forét sacrée prend son ancrage dans un mime
retracant les actes posés par le fondateur a son arrivée sur les terres soumises
a l’autorité¢ coutumiére de Yézimala. I1 met également en évidence les
actions menées pour la sceur du roi. Ce mime se présente comme une sorte
d’archive pour de lier la communauté aux événements des premieres heures
de son installation dans la région. C’est donc une connexion de 1’espace
physique a I’espace métaphysique, du monde des vivants a celui des morts.

Dans IP’interaction avec le monde visible, le moment du repas
constitue une étape cruciale qui met les femmes au premier plan. En effet,
une fois les premiers rituels achevés, celles-ci s’attelent, dans chaque
concession, a la confection du plat principal de la féte (zougo accompagné de
la sauce graine mélangée a la patte de pistache) pour le repas de midi qui
s’effectue dans chaque famille. Le partage du repas est toujours symbolique
de I’entente et de ’harmonie entre individus ayant la méme histoire, le méme
espace de vie.

Une fois ’alerte pour le départ a la forét sacrée donnée, tout le monde
se met en route. Les guerriers sont alors en premiere ligne. Un des jeune
enquétés raconte :

Les chasseurs-guerriers sont les premiers a y aller pour
assurer la sécurité du site contre toute attaque d’animaux
sauvages. Ensuite, des jeunes & mains nues, tracent la voie
d’acces au site. Enfin, c’est le tour du chef de village porté
dans un hamac, accompagné de toute la population.

WWW.esipreprints.org 150



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Le chef est port¢ de sa résidence, dans un hamac d’osier tressé
recouvert de nobles pagnes kita (cf. image 4), par les jeunes hommes (image
5) jusqu’a la forét sacrée, et de la forét sacrée a sa résidence. Le droit d’étre
porté constitue un pouvoir régalien ; et, porter le chef est le gage de
I’attachement des « sujets » a celui qui les gouverne : le peuple se reconnait
ainsi en son chef et lui exprime par ce signe son union a lui.

Une fois dans la forét sacrée, le cortége du chef s’arréte. Dans cette
forét sacrée, ’imbrication des mondes visible et invisible devient saillant
et intéressant. La foule en liesse populaire passe en avant. Le chef descend
du hamac pour prendre part a un sacrifice auquel n’ont acces que les initiés.
Descendre du hamac et poser les pieds a terre, c’est poser un geste d’humilité
devant les manes et les divinités a qui le sacrifice est offert. Il n’est qu’un
humain, un mortel, en dessous d’eux, ses protecteurs.

Apres le sacrifice, a un endroit bien distinct exclusivement réservé au
chef de Yézimala et au chef de la grande famille Gan, se déroule un rituel
d’échanges. Le chef de village, accompagné de ses notables, échange ainsi
sur divers sujets avec le chef de famille. C’est ’occasion pour faire des mises
au point, aplanir les tensions de sorte a apaiser les ancétres par rapport aux
éventuels conflits qui ont pu survenir au cours de I’année écoulée au sein du

WWW.esipreprints.org 151



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

territoire coutumier. Il y a la la manifestation du vivre-ensemble, la
recherche de cohésion sociale.

Mais en fait, pourquoi une consultation entre le chef de Yézimala et
celui de la famille Gan? L’ONG CLMC (1995, p. 10) en donne
I’explication :

A part les familles d’ Aminio', I’ordre d’arrivée des fondateurs
des autres quartiers serait le chef de quartier Gan venu en
premier, aprés Sawale, qui lui a donné de la terre et des
villages a administrer tels que Sananga, Savagnéré, Nao.

D’autres versions, dont la tradition orale, parlent d’une soumission
fidele du chef Gan au fondateur Sawal¢ Sangboko qui ’aurait finalement
considéré comme son propre fils, pour lui concéder la gestion de certains
villages de son territoire. C’est la raison pour laquelle pendant que toute la
communauté désigne le chef du village par ’expression « Dagbolo », c’est-
a-dire « grand-pére », le chef Gan (lui seul) a le droit de I’appeler « N'da »,
c’est-a-dire « papa ».

Pendant que chef de Yézimala échange avec chef de la famille Gan, les
autres chefs de village présents et I’ensemble de la communauté en liesse
occupent un autre espace ou sont exécutés des pas de danse, et ce, jusqu’a la
fin de la concertation dont le contenu et le déroulé sont gardés dans le strict
respect du secret-sacré. Des veilleurs guettent particulierement sur 1’ordre et
le respect du caractére sacré.

Les rites et symboles d’interactions et du vivre-ensemble apreés la
cérémonie

Une fois les rituels achevés, c’est dans un état de joie que le retour
s’effectue au village. La célébration du « Songo » continuera avec les
remerciements et les dons, dans une atmosphére de convivialité, de
reconnaissance et de gratitude. Le chef de Yézimala, manifeste sa gratitude
en adressant des remerciements a ses convives et a toutes les personnes
venues a la cérémonie (le « Songo » rassemble, en effet, la communauté
villageoise et tout individu désireux d’assister a la féte, sans y étre
formellement invité). Collange (2022, p. 174.) parle de la gratitude en tant
que « réaction émotionnelle positive et orientée vers autrui pour les bienfaits
recus ». Dans cette perspective, les convives, inscrits dans une forme de
gratitude « interpersonnelle » (idem), a leur tour, expriment leur marque de
bienveillance au chef a travers des dons. Le don, indique Alaoui (2024, p. 1),
« se présente comme une obligation morale [...], créant ainsi des liens entre

! Les familles d’Aminio sont les familles-souches du village, ce sont les familles héritiéres
du trone de Yézimala.

WWWw.esipreprints.org 152



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

les individus qui le pratiquent ». Par la suite, des petits groupes de filles et de
femmes se forment pour exécuter le « Téréré », une danse réservée aux
femmes. D’autres jeunes, en majorit¢ hommes, continuent 1’exécution du
« Naya » que suivront des danses tradi-modernes.

Toutes ces formes d’échange mutuelle basée sur I’empathie participent
au renforcement du lien social et nourrit le vivre-ensemble véhiculé par le
« Songo ». En effet, le vivre-ensemble, en tant que processus dynamique, se
présente comme une co-construction perpétuelle qui entretient le sentiment
d'appartenance. Dans cette dynamique, I’amour est présenté et accepté
comme ferment de ’unité et de la cohésion. Les acteurs sociaux sont de ce
fait amenés a se reconnaitre les uns dans les autres, a s’accepter
mutuellement.

Discussion

La présente discussion s’organise autour de trois idées qui se dégagent
des résultats de I’analyse : le « Songo », une communication-promotion de la
cohésion sociale et du vivre-ensemble; le « Songd» comme une
transmission de I’héritage socioculturel chez les Koulango ; le « Songé », un
outil de médiation de 1’espace public rural.

L’appréhension du « Songé» en tant qu’une communication-
promotion de la cohésion sociale et du vivre-ensemble chez les
Koulango de Yézimana trouve son fondement dans le fait que cette
institution se présente comme un canal propice de communication de
valeurs. La cohésion sociale est, on le sait, un impératif sociétal, en tant
qu’elle est un élément unificateur des membres, a travers des liens forts et
des valeurs partagées, des relations vécues dans la confiance et la solidarité,
sans oublier le sentiment d’appartenance a un espace commun et la
constitution de réseaux sociaux. Selon Forse et Parodi (2009, p. 9), elle
« désigne entre autres aussi bien des formes de participations citoyennes et
sociales que des valeurs partagées, 1’absence d’exclusion, la réduction des
inégalités et de la ségrégation, voire des politiques sociales ». Dans cette
vision, la cohésion sociale est un indicateur du vivre-ensemble.

Le vivre-ensemble, « métaphore organisatrice » (Saillant, 2015, p. 2)
introduit ’idée de la diversité dans la sphere publique. Les sociétés sont
appelées a composer avec la diversification des individus et des points de
vue. C’est pourquoi chez Touraine (1997), il représente un projet normatif,
en plus d’étre une dynamique sociale. Touraine s’interroge : Pourrions-nous
vivre-ensemble ? A cette question (par ailleurs le titre de son livre), il répond
que la possibilité de vivre-ensemble est tributaire d’un nouvel équilibre a
trouver entre individualisme croissant et repli identitaire ou communautaire.
Le vivre-ensemble, pour lui, est possible, pourvu qu’il y ait une bonne
combinaison de I’égalité et de la diversité. Le sujet, ou plutdt I’individu-

WWWw.esipreprints.org 153



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

sujet, au centre de I’action sociale, est 1’¢lément qui concilie égalité et
diversité. Cet individu-sujet, Touraine le voit comme un acteur libre
assumant son histoire personnelle, un créateur de sa propre vie et capable de
reconnaitre l'existence, de légitimer celle des autres dans un mouvement
social.

Le « Songé » met bien en évidence cette dimension d’acteurs sociaux
et d’individus-sujets libres, capables d’assumer leur vie ainsi que leur
histoire individuelle et singuliére inscrite dans [’histoire plus large et
complexe du peuple Koulango, voire du peuple noir africain libéré de
I’acculturation, fier de sa culture. La dynamique du « Songd » ameéne aussi a
reconnaitre I’autre, différent mais égal, et de lui faire de la place. Cette
reconnaissance de D’alter ego est capitale pour la cohésion sociale. Elle
constitue aussi un pas pour ceuvrer a une libération communautaire qui passe
par un réajustement cognitif et une révolution anthropologique mettant les
projecteurs sur la valeur de ’homme — cet autre — avec qui 1’on forme
justement la communauté.

L’action de reconnaissance mutuelle est visible, lors du « Songo »,
dans I’invitation & une communauté participative et dans la création d’un
espace pour la résolution des conflits. En 1’occurrence, il s’agit de réconcilier
les membres opposés de la communauté, a ’'image du fondateur accueillant,
généreux et unificateur auquel tous s’identifient. La réconciliation part du
principe que le vivre-ensemble n’est pas forcément synonyme d’absence de
conflits ; mais qu’il impose obligatoirement un retour a un idéal d’ordre
social (Si€, 2020), caractérisé par des liens spécifiques — des liens de qualité
—, une bonne entente entre les personnes, une harmonie entre les peuples.
Kouakou (2018, p. 13) dira ainsi que « le vivre-ensemble renvoie a 1’effort et
a la capacité des habitants, dans un environnement socialement et
culturellement diversifi¢, a communiquer dans 1’harmonie ».

Le « Songé » apparait aussi comme un cadre de transmission de
I’héritage socioculturel chez les Koulango. Comme instrument de
transmission de la tradition et de la culture du peuple Koulango, il assure la
fonction de mise en relation des différentes parties de la communauté de
Yézimala en communiquant les valeurs, les connaissances, la morale, c’est-
a-dire en éduquant, en socialisant les individus en vue de leurs roles sociaux.
Le déroulement du « Songo », perpétuée de génération en génération,
s’effectue avec toutes les familles présentes dans I’espace coutumier de
Yézimala. Les communautés villageoises sont, selon Glevarec (2021, p.
224), comme un ensemble de « positions sociales » déterminées a la fois par
leurs coordonnées, c’est-a-dire les « capitaux économiques » et « culturels ».
De fait, les étapes de la cérémonie du « Songé », marquées par la
participation économique et culturelle de chaque village, représentent des
espaces de communication sur 1’héritage coutumier et d’éducation pour les

WWWw.esipreprints.org 154



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

membres de la communauté. Ces espaces permettent d’assurer la
transmission des valeurs sociales et de I’héritage culturel commun dont
chaque acteur se découvre protecteur.

Instrument de médiation dans la société traditionnelle, le « Songé » sert
avantageusement a une communication promotionnelle de la culture
Koulango. Il mobilise également des ¢éléments éducatifs capables de
provoquer un changement de mentalité, tout en participant a stimuler un
développement axé sur les valeurs essentiels de la tradition, comme la
cohésion sociale et la solidarité. A ce titre, il devient un outil intéressant de
communication pour le développement, d’autant plus qu’il est un espace
pour optimiser, en outre, I’impact des messages prosociaux. Bien entendu,
comme I’indique Kouakou (2018, p. 104), « ce développement n’est possible
que dans une opération de réinvestissement conséquent et intelligent de ces
valeurs traditionnelles propres a 1’Afrique dans les projets » profitables a
I’espace rural.

Par la mise en sceéne des rituels et des symboles consacrés, le « Songo »
se positionne ¢également comme un important outil de médiation de
I’espace public rural chez les Koulango de Yézimala. En 1’occurrence, il
sert, en tant qu’archive, de pont entre le passé et le présent, en rendant visible
et actuel le récit migratoire du peuple. Par-1a, il répond au besoin de rendre
I’information et la communication présentes, en d’autres termes, en assurant
la médiatisation ainsi que I’informationnalisation, en quelque sorte, la
publicisation des valeurs culturelles et ancestrales du peuple koulango de
Yézimala. Cette médiation est d’autant plus pertinente a souligner que le
« Songo » réunit dans un méme espace public défini et précis, le village
yézimala, les entités sociales de différentes appartenances familiales,
géographiques, économiques, politiques religieuses, etc. Ces entités entrent
ainsi en interaction, collaborent, échangent, débattent, en laissant apparaitre
des points de vue, parfois communs, parfois contradictoires. Le « Songo »
réussit, par ailleurs, a mettre en relation les espaces physique et
métaphysique, c’est-a-dire le monde des vivants et celui des morts. C’est
ainsi que sont convoqués un ensemble d’éléments expressifs percus a travers
les rites (libations, sacrifices, etc.) et les symboles (volailles, port du chef,
etc.).

Ouvrage des humains, le « Songo » demeure comme un espace « de
choix dans I’expression et la diffusion du discours sur la vie sociale, ou
plutot du discours de la vie sociale, donc du discours que produit la société
elle-méme a ses intentions » (Kouakou, 2024, p. 54). 1l devient un mod¢le de
socialisation, un régulateur social. Le « Songo », « parle de la société a la
société » (idem), enseigne, modélise. Il parle aux acteurs sociaux ; il
s’adresse a tous : jeunes et vieux, hommes et femmes, résidents des zones
rurales et résidents des villes. Il invite les fils et filles, ressortissants de

WWWw.esipreprints.org 155



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Yézimala et des villages qui relévent de son autorit¢ coutumiere, a la
cohésion sociale. Il appelle chacun et tous a la construction d’une société
décente.

Conclusion

La célébration du « Songo » se présente comme un moment de
préservation du vivre-ensemble de la communauté villageoise de Yézimala
et des villages environnants. Cette institution retrace, d’une part, I’histoire de
la création du village de Yézimala et, d’autre part, ’installation des villages
participants. Elle est I’expression d’une reconnaissance et le renouvellement
d’une fraternité existante perpétuée depuis des générations.

Cette étude a analysé le processus du « Songo » dans sa fonction de
transmission de I’héritage culturel du vivre-ensemble entre les membres du
village de Yézimala et des villages soumis a son autorité. Elle découvre, a
travers 1’historique de création de la féte culturelle du « Songo » ainsi que
I’analyse des rites et symboles avant, pendant et aprés la cérémonie, la
place déterminante de cette féte coutumiére dans la construction d’une
communauté ou il fait bon vivre, dans la quéte d’une société décente. Elle
révele, dans la méme veine, un attachement des populations villageoises a
leur tradition et a leurs racines culturelles.

La recherche fait ressortir, par ailleurs, comment, dans une
dynamique d’interaction, le « Songé » apparait comme un espace de
communication ayant des impacts sur les liens de fraternité et emmene les
différentes communautés villageoises a la préservation de la cohésion
sociale et du vivre-ensemble. Dans cet élan de promotion et de perpétuation
du vivre-ensemble, des espaces de résolution d’éventuels conflits sont ainsi
aménagés pendant la célébration du « Songé » pour que nul ne vive
I’éveénement avec la rancceur, mais plutdt reparte de 1a en étant déchargé et
guéri de toutes les séquelles des blessures du passé. Dans cet ordre d’idées,
tout au long des rituels d’interactions, les différents acteurs cherchent
comment mieux entretenir le lien de concorde, comment créer un climat
propice a la vie ensemble. Il y a 1a a découvrir une évidence de I’importance
des rituels d’interaction dans la prophylaxie des conflits, dans la régulation
des rapports sociaux.

La réflexion entamée avec cette étude se poursuivra dans la méme
perspective socio-anthropologique de déconstruction-reconstruction, avec
I’analyse de symboles fédérateurs nécessaires dans le développement des
zones rurales.

WWWw.esipreprints.org 156



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

Conflit d'intéréts : Les auteurs n'ont signalé aucun conflit d'intéréts.

Disponibilité des données : Toutes les données sont incluses dans le
contenu de l'article.

Déclaration de financement : Les auteurs n'ont obtenu aucun financement
pour cette recherche.

References:

1.

10.

11.

12.

13.

Aka, K. (2007). Les instruments de musique koulango (région nord-
est de la Cote d’Ivoire). Tervuren : Musée royal de I’Afrique
centrale.

Bensa, A. (2006). La fin de [’exotisme. Essais d’anthropologie
critique. Paris : Anacharsis.

Collange, J. (2022). La gratitude dans les organisations : bienfaits,
mécanismes et développements. Qualité de vie et santé au travail :
theorie et pratiques, 173-176).

De Surgy, A. (1988). De ['universalité d'une forme africaine du
sacrifice. Paris: CNRS.

Dieterlen, G. (1981). Réflexions sur la parole, le sacrifice et la mort
dans quatre populations de I’ Afrique de I’Ouest. Systémes de pensée
en Afrique noire, 61-70.

Forse, M., & Parodi, M. (2009). Une théorie de la cohésion sociale.
La revue Tocqueville, 30(2), 9-35.

Giuliano, B. (1995). Histoire et traditions de Yézimala. Génes:
CLMC.

Glévarec, H. (2021). L’"espace social" selon P. Bourdieu : Les
fondements d’une figuration de la société et d’une interprétation des
pratiques culturelles. Année sociologique, 71(1), 17-22. Editions
Presses Universitaires de France.

Goffman, E. (1988). Les rites d'interaction. Minuit. (1°° éd. en
1967).

Guidére, M. (2008). La Communication multilingue : traduction
commerciale et institutionnelle. Bruxelles : De Boeck Université.
Habermas, J. (1981). Théorie de l'agir communicationnel. Tome 1 :
Rationalité de l'agir et rationalisation de la société. Paris : Fayard.
Kouakou Oi Kouakou, B. (2017). Musique traditionnelle et
communication sociale : I’exemple de I’Ahossi chez les Agni-
Morofoue de Cote d’Ivoire. Communication en Question, 8, 104-105.
Kouakou Oi Kouakou, B. (2019). La figure de I'étranger d'apres des
pratiques communicationnelles du vivre-ensemble chez les Akan.
Revue Scientifique en Sciences de [’'Information et de la

WWWw.esipreprints.org 157



http://www.eujournal.org/

ESI Preprints January 2026

14.

15.

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

Communication — Communication en Question, Numéro spécial, 27-
29 Mars 2019 a Abidjan, 340-358.

Kouakou Oi Kouakou, B., & Koffi - Djah, O. M. (2022). Pratiques
communicationnelles et gestion de la violence a 1’égard de la femme
dans la sociét¢ traditionnelle Akan de Coéte d’Ivoire. Revue
Internationale du chercheur, 3(3), 381-403.

Kouakou Oi Kouakou, B. (2024). Parler de la société a la société
avec les proverbes, les contes, les chansons et les tambours. Une
approche socio-anthropologique de la communication sociale en
Afrique traditionnelle. Paris : L’Harmattan.

Linton, R. (1999). Le fondement culturel de la personnalité. Paris :
Dunod. (1% éd. en 1945).

Lohisse, J. (1998). Les Systemes de communication. Approche socio-
anthropologique. Paris, Armand Colin.

Marc, E., & Picard, D. (1996). L interaction sociale. Paris : PUF.
Mayi-Matip, T. (1983). L ‘univers de la parole. Yaoundé : CI¢.

Mead, M. (1963). Meeurs et sexualité en Océanie. Paris : Plon.

Rasse, P. (2006). Esquisse d’une école francophone d’anthropologie
de la communication. Recherches en communication, 26, 259-274.
Saillant, F. (Ed.). (2015). Pluralité et vivre-ensemble. Québec :
Presses de I’Université Laval.

Salenson, C. (2014). Symboles, rites et mythes [Diapositives]. ISTR/
DERRE. Consulté le 2 juin 2025, sur
https://fr.slideshare.net/icm13/salenson

Ségré, M. (Dir. ). (1997). Mythes, rites, symboles dans la société
contemporaine. Paris : L’Harmattan.

Si¢, K. E. M. (2020). Conflit entre chefferie et administrés dans le
village d’Avagou : Emergence, manifestation et gestion (Sud Cote
d’Ivoire). Revue Sociéetés et Economie, 21, 20-34.

Simpor¢, L. (2011). Les Ruines de Loropéni au Burkina Faso. ANKH,
Années 2009-2010-2011, 254-279.

Tauxier, L. (1921). Le Noir de Bondoukou. Koulangos, Dyoulas,
Abrons etc., Paris : Editions E. Leroux.

Touraine, A. (1997). Pouvons-nous vivre-ensemble ? Egaux et
différents. Paris : Fayard.

Traverso, V. (2012). Interaction. In M. Formarier & L. Jovic (Dir.),
Les concepts en sciences infirmieres, (pp. 208-209). ARSI.

Youssef, A. (2024). Don et solidarit¢, un soutien mutuel de
coopération. Revue Internationale en Sciences Humaines et Sociales,
22(2), 31-40.

WWWw.esipreprints.org 158



http://www.eujournal.org/
https://fr.slideshare.net/icm13/salenson

